
 

 

 

MODOS Y ÁMBITOS DE ORACIÓN 
CÓMO ESTAR EN CONTACTO CON DIOS 

 

 

FRAY JULIÁN DE COS, O.P. 

VALENCIA 2026 
  



 

 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

FRAY JULIÁN DE COS, O.P. 

 

 

MODOS Y ÁMBITOS DE ORACIÓN 
CÓMO ESTAR EN CONTACTO CON DIOS 

 

 

 

VALENCIA 2026 

 
 
 
 
 
 
 

 



 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

18-02-2026 

 

ISBN: 978-84-09-82005-4 

 

 

Este libro es una versión de: Rezar, orar, contemplar. Sobre los diversos 
modos de relacionarnos con Dios, Edibesa, Madrid 2020, adaptada a la 
asignatura de Teología Espiritual. 

Ha sido editado por fray Julián de Cos O.P. y puede descargarse gra-
tuitamente en:  

https://www.dominicos.org/estudio/recurso/modos-y-ambitos-
de-oracion/  

 

Foto de la contraportada: imagen de santo Domingo tomada en el 
santuario de Nuestra Señora de la Peña de Francia (Salamanca). 
 

 



Modos y ámbitos de oración 

 

5 

 

CONTENIDO 

Introducción 

Distintas formas de ser. Diferentes formas de orar ....................... 7 

1. La oración de petición 

La insistente mujer cananea ............................................................ 11 

2. La oración de intercesión 

Moisés intercede por su pueblo ..................................................... 15 

3. La oración intelectiva 

La inteligencia de la Virgen María ................................................. 19 

4. La Lectio Divina 

La Lectio Divina y el estudio monástico ....................................... 23 

5. La oración afectiva 

El amor de santa María Magdalena ............................................... 23 

6. Las devociones 

Las devociones de santo Tomás de Aquino ................................. 31 

7. La oración de las lágrimas 

Las lágrimas de la mujer pecadora ................................................ 35 

8. La contemplación en la acción 

San Ignacio de Loyola y la contemplación en la acción ............. 39 

9. La contemplación de Dios en el trabajo 

El ora et labora de los benedictinos ................................................. 43 

10. La contemplación de Dios en la opresión 

Los oprimidos anawim .................................................................... 47 

11. La contemplación de Dios en la naturaleza 

El hijo pródigo y la contemplación de la naturaleza .................. 51 

12. La contemplación de Dios en el arte 

Fra Angelico, el pintor de la Luz ................................................... 55 

13. La oración sensitiva 

La mujer hemorroísa y los cinco sentidos .................................... 59 

14. La oración con el cuerpo 

Santo Domingo de Guzmán y sus modos de orar con                          
el cuerpo ................................................................................ 63 



Cómo estar en contacto con Dios 

6 

 

15. Las peregrinaciones 

El peregrino san Pablo de Tarso .................................................... 67 

16. La oración imaginativa 

La imaginación de santa Teresa de Jesús ...................................... 71 

17. La oración ascética 

Las cinco llagas de san Francisco de Asís ..................................... 75 

18. La oración vocal 

Jesús nos enseña el Padrenuestro .................................................. 79 

19. La oración comunitaria 

Cluny y el Oficio Divino ................................................................. 83 

20. La repetición de jaculatorias 

Las jaculatorias de Taizé ................................................................. 87 

21. El Rosario 

Los rosarios que regalaba santa Rosa de Lima ............................ 91 

22. El recogimiento 

Fray Francisco de Osuna y el recogimiento ................................. 95 

23. El desprendimiento 

El joven rico y el desprendimiento ................................................ 99 

24. La oración continua 

La oración continua de santa Catalina de Siena ........................ 103 

25. La actitud contemplativa 

Zaqueo, el contemplativo .............................................................. 107 

Conclusión 

Todos los creyentes estamos llamados a orar ............................ 111 

Bibliografía citada ................................................................................. 115 

 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

7 

INTRODUCCIÓN 

Distintas formas de ser. Diferentes formas de orar 

 

Todos conocemos a personas creyentes que no tienen reparo en 
decir que la oración no va con ellas. Aunque a alguno le pueda sor-
prender o incluso escandalizar, entre esa gente hay también religiosas 
y religiosos. Éstos procuran no asistir a las oraciones comunitarias y 
sólo recurren a la oración privada en momentos especiales.  

¿Podría deberse esto a que Dios no les ha llamado a la oración? 
¿O hay algo en ellos que les dificulta mucho orar? En este libro vamos 
a mostrar que no se trata de eso, sino, probablemente, a que no han 
encontrado su modo concreto y personal de comunicarse con Dios. 
Los modos de orar que ellos conocen no encajan con su forma de ser, 
o con sus circunstancias, y por eso han llegado a la conclusión de que 
la oración no va con ellos. 

Pero el hecho es que a todos los seres humanos, también a los 
ateos y a los agnósticos, Dios nos ha dado un alma, gracias a la cual 
podemos relacionarnos con Él, si es que así lo deseamos. Y surge aquí 
una pregunta fundamental: ¿cómo podemos constatar que estamos 
realmente orando? O, dicho de otro modo, ¿cuándo se entabla una 
íntima relación entre Dios y nosotros? La respuesta es sencilla: 
cuando dejamos de pensar en Dios como una idea y le sentimos como 
un Tú que nos interpela, haciéndose presente en nuestra vida. Lógi-
camente, aquí surge otra importante pregunta: ¿cómo sucede esto? 
¿Dónde o cuándo se hace presente Dios en nuestra vida? Pues bien, 
es de eso de lo que vamos a hablar aquí. 

Capítulo a capítulo, vamos a ver algunos de los muchos modos 
de orar que existen. Y decimos «muchos», por no decir «infinitos», 
pues todas las personas somos diferentes, vivimos en circunstancias 
diferentes y Dios nos trata a cada uno de forma diferente. En efecto, 
hay personas que son muy racionales, otras son muy afectivas. Algu-
nas tienen una gran memoria y otras mucha imaginación. Hay tam-
bién personas a las que les gusta usar el pensamiento lógico y otras 
que son más bien intuitivas. Hay gente que es espontánea y gente que, 
por el contrario, prefiere seguir rutinas fijas. Unos tienen una gran 



Cómo estar en contacto con Dios 

8 

sensibilidad artística y a otros se les da mejor la mecánica. Hay per-
sonas que están atentas a lo que captan sus sentidos y otras que viven 
aisladas del mundo. Hay gente tímida e introvertida, y otra a la que 
le encanta hablar con desconocidos.  

Asimismo, todos pasamos por diversos momentos anímicos y 
estamos inmersos en diferentes experiencias vitales. Por ejemplo, no 
oran igual una joven madre de familia y un anciano ermitaño. Es tam-
bién diferente la relación que pueden tener con Dios una persona que 
vive un momento de paz, pues todo le va razonablemente bien, y otra 
que pasa por una situación angustiosa porque un hijo suyo ha sufrido 
un accidente y se debate entre la vida y la muerte en un hospital. Ante 
tanta variedad es lógico pensar que hay infinitos modos de orar. 

Es imposible que en este libro veamos esos infinitos modos, 
claro, pero sí vamos a conocer algunos de ellos, los que nos han pare-
cido más importantes en el contexto de la Iglesia católica, a la cual nos 
referiremos en este libro cuando hablemos de «la Iglesia». Pues bien, 
dichos modos son: la oración de petición y la de intercesión, la oración 
intelectiva, la imaginativa, la afectiva y la sensitiva, la oración ascé-
tica, la Lectio Divina, el Rosario y la repetición de jaculatorias, la ora-
ción de las lágrimas, la contemplación en la acción y la oración con el 
cuerpo, las devociones y las peregrinaciones, la contemplación de 
Dios en la naturaleza, en el arte, en el trabajo y en la opresión, la ora-
ción vocal, el recogimiento y el desprendimiento, la oración comuni-
taria, la oración continua y la actitud contemplativa. 

Obviamente, estos modos y ámbitos de oración pueden combi-
narse de muy diferentes formas. Por ejemplo, podemos orar comuni-
tariamente contemplando la naturaleza, experimentar la oración de 
las lágrimas haciendo Lectio Divina, orar con el cuerpo mientras reci-
tamos jaculatorias, o rezar el rosario cuando peregrinamos a un san-
tuario. Como ya hemos dicho, hay infinidad de formas de orar.  

Y cuando una persona descubre el modo o los modos de orar 
que encajan con su personalidad, entonces cambia, es decir, experi-
menta una conversión, porque su contacto con Dios la hace madurar. 
Y, así, la oración pasa a ser algo imprescindible en su vida. Orando, 
la persona se siente segura y protegida por Dios, se hace consciente 
del valor que tiene ser hija suya y disfruta de la felicidad que le da el 
sentirse amada por Él.  



Modos y ámbitos de oración 

 

9 

Algunos llegan a necesitar físicamente la oración, porque les 
ayuda a conciliar serenamente el sueño o sienten que les da energía 
para afrontar el día. Y hay muchos que, siendo personas orantes, tie-
nen la satisfacción de sentirse realizados en su vida, porque esa es su 
vocación, su papel en la Historia de la Salvación, su lugar en el Reino 
de Dios. 

Lógicamente, cuando descubrimos un modo de orar que se 
adapta a nuestras circunstancias y lo practicamos satisfactoriamente, 
entonces se nos hace más fácil orar mediante otras formas que antes 
no «funcionaban» con nosotros. Y eso es porque a medida que nos 
convertimos en personas orantes, nuestra relación con Dios se hace 
cada vez más fácil y fluida, y conectamos con Él en ámbitos y circuns-
tancias cada vez más diversos. 

Ahora cabe preguntarnos si conocemos y practicamos los mo-
dos de orar que realmente se adaptan a nosotros o nos limitamos a 
seguir las normas y las costumbres ya adquiridas. ¿Estamos dispues-
tos a aventurarnos a practicar un nuevo tipo de oración? Dicho de 
otro modo: ¿hasta qué punto estamos interesados en relacionarnos 
con Dios? Quizás este libro nos ayude a dar respuesta a estas impor-
tantes preguntas.  

  



Cómo estar en contacto con Dios 

10 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

11 

1. LA ORACIÓN DE PETICIÓN 

La insistente mujer cananea 

 

Hay quienes, por muy diferentes motivos, necesitan encontrar 
a Jesús cuanto antes. Cuando estamos ante un problema acuciante, 
muchos no somos capaces de esperar pacientemente a que Dios actúe, 
sino que necesitamos suplicarle que nos ayude.   

Es el caso de la mujer cananea1 ‒o sirofenicia2‒. San Mateo nos 
dice que Jesús estaba con sus discípulos haciendo un retiro espiritual 
en la región de Tiro, que está al norte de Galilea. Era una zona donde 
no había casi judíos. Caminaban tranquilamente por el campo, 
cuando, de repente, empezaron a oír los gritos de una lugareña que 
quería ver a Jesús. Era tal el escándalo, que los discípulos tuvieron 
que pedirle a Jesús que parara para atenderla.  

¿Qué buscaba aquella mujer pagana? ¿Se trataba de alguien 
que, caprichosamente, quería que Jesús hiciera un milagro? Por eso 
Él no le hacía caso: quería ponerla a prueba. Cuando por fin Jesús se 
paró y descubrió que aquella mujer quería que Él sanara a su hija, la 
llamó «perrita», lo cual, obviamente, era un insulto. Pero ella espon-
táneamente reaccionó muy bien, porque, en lugar de responder con 
otro insulto, aceptó su condición de «perrita» y, además, le llamó «Se-
ñor». Ante aquella patente prueba de humildad, Jesús sanó a su hija. 

El Señor nos dice: «Pedid y se os dará»3. Casi todos hemos tenido 
la experiencia de haber pedido algo a Dios y no haber recibido lo es-
perado. Santiago nos dice en su carta que, cuando oramos de un 
modo erróneo, Dios no atiende nuestras peticiones4.  

¿Y qué hizo bien aquella mujer pagana?: para empezar, no se 
limitó a solicitar una ayuda, sino que la suplicó, es decir, rogó a Jesús 
con una total sumisión y humildad. Y no lo hizo sólo una vez, sino 
muchas, con insistencia, mientras caminaba por el campo. Y lo hizo 

 
1 Cf. Mt 15,21-28. 
2 Cf. Mc 7,24-30. 
3 Mt 7,7, 
4 Cf. St 4,3. 



Cómo estar en contacto con Dios 

12 

con fe, pues, a pesar de ser pagana, tenía por seguro que Jesús era el 
Señor. 

¿Oramos nosotros así? Desgraciadamente, no siempre lo hace-
mos, porque nos duele interiormente humillarnos, incluso ante el 
mismo Dios. ¿Y lo hacemos con la insistencia de la mujer cananea? 
Hay que reconocer que resulta muy cansado ser constantes en la ora-
ción, y más ahora, que estamos acostumbrados a que las computado-
ras, los teléfonos o las máquinas cumplan nuestros deseos sin más 
que tocar un botón.  

¿Y lo hacemos con suficiente fe? Ésta es una pregunta muy per-
sonal, que puede resultarnos difícil de contestar. Pero es muy signifi-
cativo que Jesús se quejara a sus discípulos por su falta de fe. Recor-
demos el episodio del muchacho que estaba poseído por el «demo-
nio» –o la enfermedad– de la epilepsia. Los discípulos no pudieron 
expulsar dicho «demonio» y lo tuvo que hacer Jesús. San Mateo nos 
lo cuenta así:  

«Entonces los discípulos se acercaron a Jesús, en privado, y le dijeron: 
“¿Por qué nosotros no pudimos expulsarle?”. Él les dijo: “Por vuestra 
poca fe. Porque yo os aseguro: si tenéis fe como un grano de mostaza, 
diréis a este monte: ‘Desplázate de aquí allá’, y se desplazará, y nada 
os será imposible”»5. 

Respecto a la importancia que tiene orar con insistencia, parece 
que Jesús se contradice cuando dijo a sus discípulos: «Cuando oréis, no 
habléis mucho, como hacen los paganos: ellos creen que por mucho hablar 
serán escuchados»6. Para entender esto es necesario saber, como los dis-
cípulos ya sabían, que los paganos solían relacionarse con sus dioses 
como si éstos fueran unos comerciantes que reclaman un pago para 
atender las peticiones. Y dicho pago consistía en una cantidad deter-
minada de animales sacrificados, incienso quemado y oraciones reci-
tadas en su honor. 

Por desgracia, nosotros a veces también podemos caer en el 
mercadeo. Pensamos que, por rezar un número determinado de Pa-
drenuestros o Avemarías, Dios nos atenderá. Pero Dios no es un 

 
5 Mt 17,19-20. 
6 Mt 6,7. 



Modos y ámbitos de oración 

 

13 

comerciante. Él no quiere que le paguemos sino que le amemos. Y el 
verdadero amor es insistente, no se cansa.  

Además, la perseverancia en la oración es un signo de que esta-
mos pidiendo algo realmente importante. Sin embargo, cuando reza-
mos por un simple capricho, lo dejamos pronto. En efecto, cuando 
Jesús vio que la mujer cananea le llamaba con tanta perseverancia, vio 
que ella necesitaba algo importante: por eso se detuvo y la atendió. 

Hay que tener en cuenta otro elemento fundamental: cuando 
Dios atiende nuestras peticiones lo hace a su manera, según su divina 
sabiduría. Cuántas veces nos habrá pasado que Dios nos ayudó a re-
solver un problema, pero como lo hizo de un modo diferente al que 
nosotros queríamos, no fuimos capaces de percatarnos de su acción. 

El mejor modelo de oración de petición es el que Jesús empleó 
en el huerto de Getsemaní, antes de su Pasión7. Si contemplamos de-
tenidamente este pasaje, en la oración en el huerto Jesús le expone al 
Padre su problema, pero le pide que se haga su sabia voluntad, por-
que es lo mejor para todos. ¿Nosotros oramos pidiendo el bien común 
o sólo el nuestro? Dicho de otro modo, ¿tiene algún sentido que Dios 
atienda una petición egoísta? 

Por eso, Jesús nos dice que si queremos que Dios atienda nues-
tra petición, debemos hacerlo en su nombre: así siempre nos aten-
derá8. Esto tiene una clara aplicación litúrgica, añadiendo a nuestras 
oraciones la coletilla: «por Jesucristo Nuestro Señor, amén». 

Pero también tiene un significado mucho más profundo. 
Cuando el prior le pide a un fraile que asista a una reunión del Ayun-
tamiento en su nombre, ese fraile sabe que en dicha reunión debe ex-
presar la opinión del prior, no la suya. Por eso habla en su nombre. 
Pues bien, según esta interpretación, es a eso a lo que se refiere Jesús: 
cuando pidamos algo a Dios, debemos intentar hacerlo como lo haría 
su Hijo, en la medida de nuestras posibilidades. Es decir, cuando ore-
mos, podemos pensar: «¿Qué pediría Jesús si estuviese en mi lugar?, 
¿cómo lo haría?». 

 
7 Cf. Lc 22,39-46. 
8 Cf. Jn 14,13. 



Cómo estar en contacto con Dios 

14 

Volvamos a Getsemaní. Allí Jesús suplicó que se hiciese la vo-
luntad de Dios Padre, porque Él no quería que se hiciese lo que desea-
ban egoístamente algunas personas ni quería estar en manos del azar. 
En efecto, tras la oración en el huerto, Jesús estuvo sereno porque sa-
bía que su sufrimiento y su muerte no iban a ser fruto de un capricho 
humano ni de una fatalidad del destino. Tras aquella oración, Jesús 
supo que el Padre, sabiamente, iba a guiar sus pasos para salvar a 
toda la humanidad. Y lo aceptó dócilmente.  

Ésta es otra clave importante de la humilde mujer cananea: al 
suplicar a Jesús, se puso mansamente en sus manos. 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

15 

2. LA ORACIÓN DE INTERCESIÓN 

Moisés intercede por su pueblo 

 

Retrocedamos en el tiempo unos 3200 años y unámonos al pue-
blo de Israel en su éxodo. Éste caminaba hacia una Tierra Prometida 
que no parecía existir, porque nunca llegaba a ella. Los israelitas lle-
vaban demasiado tiempo en el desierto, con poca comida y aún me-
nos agua, y abrasados por el sol. Estaban muy mal, mucho peor que 
cuando eran esclavos en Egipto: ¡qué buenas estaban las cebollas que 
entonces comían!9. Por eso, a pesar de que con sus propios ojos habían 
visto cómo Dios les sacaba de allí, ahora dudaban de sus intenciones: 
¿realmente quería conducirles a una tierra que mana leche y miel?, ¿o 
quería, más bien, que muriesen en ese inmundo desierto?10. 

Estas dudas acerca de Dios son universales. Cuando el creyente 
está sumido en una grave situación y no parece que Dios haga nada, 
entonces surge en él una gran inseguridad. 

Pero aquellas dudas del pueblo de Israel no gustaron nada a 
Dios, pues Él había hecho grandes proezas para liberarlos de Egipto, 
estableciendo con ellos una Alianza, según la cual, Él sería su Dios a 
cambio de que ellos cumpliesen sus Mandamientos11. Aunque era un 
trato muy ventajoso para los israelitas, ellos no lo cumplían, sino que 
dudaban de Dios y se rebelaban contra Él12. Por eso, Dios decidió co-
rregirles con dureza para conseguir que fuesen un buen pueblo de 
creyentes. Entonces Moisés tuvo que intervenir. 

En efecto, sumidos en esta grave situación, los israelitas no es-
taban en condiciones de pedir nada a Dios y, por el contrario, estaban 
abocados a sufrir una grave corrección divina. Fue entonces cuando 
Moisés intercedió ante Dios por su pueblo y Él atendió su petición y 
les perdonó13.  

 
9 Cf. Nm 11,5. 
10 Cf. Ex 17,3. 
11 Cf. Ex 20. 
12 Cf. Nm 14,1-13. 
13 Cf. Nm 14,13-25. 



Cómo estar en contacto con Dios 

16 

La oración de intercesión es muy común en la Iglesia. Muchas 
personas recurren a otras para que intercedan por ellas ante Dios. 
Esto lo saben nuestras queridas monjas contemplativas, pues todos 
los días rezan por el bien de otras personas y de toda la humanidad. 
Y lo saben hacer muy bien, pues nuestras monjas oran humildemente, 
pensando en el bien común y con mucha fe. Por eso, sus oraciones 
son atendidas sabiamente por Dios, aunque a veces nosotros no sea-
mos conscientes de ello. 

Desde sus orígenes, la oración de intercesión ha sido un ele-
mento muy importante en el monacato. De hecho, muchas personas 
ingresan en la vida monástica buscando entregarse gratuitamente a 
Dios y deseando hacer el mayor bien posible por medio de la oración 
de intercesión.  

En este modo de orar también participan las personas difuntas. 
Si se trata de alguien que está aún en el purgatorio, nosotros rogamos 
a Dios para que esa persona acceda pronto al Cielo. Esto es algo que 
normalmente hacemos por nuestros amigos y familiares difuntos. 
Pero, si la persona difunta ya está en el Cielo, como es el caso de las 
que han sido canonizadas, entonces ocurre todo lo contrario, somos 
nosotros los que le pedimos a esa persona difunta que interceda ante 
Dios, en su corte celestial. Por eso es muy normal orar a los santos, 
pues ellos tienen conexión directa con Dios.  

Ciertamente, todos podemos interceder por otras personas. Y, 
de hecho, lo hemos hecho muchas veces, ya sea, por ejemplo, para 
que sane un familiar o para que apruebe un examen un amigo. Pero 
interceder bien no es fácil, porque no es fácil orar en nombre de Jesús, 
que es lo que hace un buen intercesor. De ahí la importancia que tiene 
la clausura en los monasterios. Ésta ayuda a las monjas y a los monjes 
a vivir en un ambiente aislado del mal del mundo y abierto a la pre-
sencia de Dios. Viviendo en la clausura de un monasterio es más fácil 
orar como lo haría Jesús que estando en medio del mundanal ruido.  

Pero si nos esforzamos, también nosotros podemos interceder 
correctamente por otras personas, aunque lo hagamos mientras con-
ducimos el coche yendo a trabajar, si estamos en un bar tomando un 
café o si descansamos viendo la televisión después de cenar. Aunque, 
ciertamente, lo haríamos mucho mejor si estuviésemos en una 



Modos y ámbitos de oración 

 

17 

silenciosa capilla, arrodillados ante el sagrario o encerrados en nues-
tra habitación, como recomendaba Jesús:  

«Tú, en cambio, cuando vayas a orar, entra en tu aposento y, después 
de cerrar la puerta, ora a tu Padre, que está allí, en lo secreto; y tu 
Padre, que ve en lo secreto, te recompensará»14. 

Moisés oraba por su pueblo en la «tienda del encuentro»15. Ésta 
estaba montada fuera del campamento para guardar las Tablas de la 
Ley. En ella, alejado del bullicio, estando a solas con Dios, Moisés in-
tercedía por los israelitas.  

  

 
14 Mt 6,6. 
15 Cf. Ex 33,7-9. 



Cómo estar en contacto con Dios 

18 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

19 

3. LA ORACIÓN INTELECTIVA 

La inteligencia de la Virgen María 

 

La experiencia contemplativa más importante de toda la histo-
ria es la que vivió María en la Anunciación16. En dicha escena bíblica 
la Virgen no sólo tuvo una profunda vivencia mística, sino que, ade-
más, se convirtió en la Madre de Dios, pues concibió en su vientre a 
Jesucristo. Es cierto que toda vivencia mística transforma de un modo 
u otro al que la experimenta, pero nunca hubo ni habrá nada igual. 

San Lucas nos dice que la Virgen María quedó embarazada del 
Hijo de Dios de un modo no forzado, pues antes hubo un importante 
diálogo con el Arcángel Gabriel, en el que ella se mostró como una 
mujer de gran inteligencia. En este pasaje evangélico leemos primero 
que María «discurría qué significaría aquel saludo». Entonces el Arcángel 
le respondió comunicándole que ella había sido elegida por Dios para 
ser la Madre de su Hijo. Y a continuación María volvió a usar su inte-
ligencia, preguntando: «¿Cómo será esto, puesto que no conozco varón?». 
Y el Arcángel se lo explicó. Entonces, tras meditarlo, María aceptó lo 
que Dios le pedía17. 

A María se la suele mostrar como una mujer muy afectiva y pia-
dosa. Y es así. Pero pocas veces contemplamos su faceta de mujer 
perspicaz e inteligente. Hay otro pasaje que nos muestra esto muy 
bien: las bodas de Caná18. En esta escena, María sabe descubrir un 
grave problema: falta vino en la boda. Y sabe tomar la decisión más 
correcta: dejarlo en manos de su Hijo. Y para ello empleó su inteligen-
cia, pues, razonadamente, le hizo ver que era necesaria su interven-
ción. Entonces Él, ateniéndose al razonamiento de su Madre, trans-
formó el agua en vino y la fiesta pudo continuar. Efectivamente, hay 
personas que, como María, les gusta hablar con Dios razonadamente, 
entablando con Él un diálogo en el que la inteligencia juega un papel 
importante.  

 
16 Cf. Lc 1,26-38. 
17 Cf. Lc 1,26-38. 
18 Cf. Jn 2,1-11. 



Cómo estar en contacto con Dios 

20 

Cuando en la Iglesia ‒y fuera de la Iglesia‒ se habla de espiri-
tualidad racional, suele aparecer el nombre de santo Tomás de 
Aquino (ca. 1224-1274), ese gran pensador medieval que propició un 
considerable avance en la teología cristiana. Nos cuentan los que le 
conocieron que, cuando tenía un problema para desarrollar una idea 
teológica, se ponía a orar y, razonando en presencia de Dios su pro-
blema, lograba discernir una solución satisfactoria. 

Él estaba formado espiritualmente en el carisma de los frailes a 
los que se unió siendo muy joven: la Orden de Predicadores, es decir, 
los dominicos. Por entonces ésta era una Orden muy novedosa, pues 
hacía poco que había sido fundada y, para sorpresa de muchos, la 
Iglesia permitió que todos sus sacerdotes predicaran el Evangelio.  

Hasta entonces esto sólo lo podían hacer los obispos y aquellos 
sacerdotes a los que los obispos les daban un permiso especial. Al 
resto de predicadores la Iglesia sólo les permitía hablar de moral y 
exhortar a la conversión. Aunque ahora sería inconcebible que un as-
pirante a sacerdote no estudiase teología antes de ordenarse, eso era 
lo normal en tiempos de santo Domingo de Guzmán (ca. 1174-1221), 
el fundador de la Orden de Predicadores. Esto se debía a que el nivel 
cultural y económico era muy bajo.  

Pero también se sumaba el peso que tenían estas palabras de 
Jesús: «Yo te bendigo, Padre, Señor del cielo y de la tierra, porque has ocul-
tado estas cosas a los sabios e inteligentes, y se las has revelado a los peque-
ños. Sí, Padre, pues así te ha parecido bien»19. Y san Pablo afirma lo 
mismo en la primera carta a los Corintios20. En efecto, hasta entonces 
el estudio de la teología se veía en la Iglesia como un peligro, pues 
nos puede hacer caer en la soberbia y la vanagloria, y así, en lugar de 
acercarnos a Dios, la teología nos aleja de Él. 

Bueno, pues santo Domingo quiso que sus hermanos estudia-
ran bien la teología para que después pudieran predicar bien el Evan-
gelio. Y, siendo la Orden de Predicadores una Orden mendicante, 
como los franciscanos, les pidió que estudiaran como auténticos 
«mendicantes», es decir, con humildad y mansedumbre. Todo esto 
convenció al Papa para dar a los dominicos permiso para predicar. Y 

 
19 Lc 10,21.  
20 Cf. 1Cor 1,17-31. 



Modos y ámbitos de oración 

 

21 

esta innovación tuvo un gran éxito, de tal modo que pronto se exten-
dió a otras Órdenes religiosas y al clero diocesano. 

En su Suma Teológica, santo Tomás nos habla de cómo hay que 
estudiar para después predicar el Evangelio. No se trata simplemente 
de memorizar y recitar lo memorizado. Tampoco hay que limitarse a 
investigar y mostrar lo investigado. Sino que es necesario, sobre todo, 
«contemplar y dar lo contemplado»21. Es decir, santo Tomás concibe 
la predicación como un modo de orar, porque el predicador ha de 
tener experiencia de Dios cuando estudia y después ha de compar-
tirlo en su homilía. Así, la propia homilía se convierte en una oración 
que va del corazón del predicador al corazón de los oyentes. 

En efecto, por medio del buen uso de nuestra inteligencia pode-
mos acercarnos a Dios y relacionarnos con Él. Pero es muy importante 
que seamos mansos y humildes, pues sólo así nos dejaremos guiar 
por lo que el Espíritu Santo nos transmite en aquello que estamos es-
tudiando. 

La Virgen María era tan humilde que se llamaba a sí misma «la 
esclava del Señor». Por eso, Él la escogió para ser la Madre de Jesús22. 
Pues bien, gracias a su humildad y su inteligencia, pudo asumir y 
aceptar libremente lo que Dios le pidió en la Anunciación. 

  

 
21 Cf. STh II-II q.188, a.6. 
22 Cf. Lc 1,48. 



Cómo estar en contacto con Dios 

22 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

23 

4. LA LECTIO DIVINA 

La Lectio Divina y el estudio monástico 

 

A la hora de estudiar las Sagradas Escrituras, el método más 
contemplativo y espiritual es la Lectio Divina, que surgió, probable-
mente, en el antiguo monacato del desierto (siglo IV). Después fueron 
sobre todo los benedictinos los que lo difundieron por Europa occi-
dental durante la Edad Media. 

Este método es muy conocido: se comienza leyendo atenta-
mente bien el texto bíblico que se quiere orar; después se medita qué 
es lo que Dios nos quiere decir en ese texto; a continuación, se ora, es 
decir, se dialoga con Él eso que nos ha comunicado; y, por último, 
debemos dejar que el corazón se vaya silenciando y centrando en Dios 
o en alguna cualidad o virtud divina que Él nos ha mostrado en la 
oración. Así alcanzamos la contemplación. Pues bien, ésta es la téc-
nica con la que las monjas y los monjes estudian la Biblia. Es un ejer-
cicio espiritual que, poco a poco, les va santificando, porque les per-
mite interiorizar y hacer suya la Palabra de Dios. 

Y todos podemos practicarlo. Pero hay que tener en cuenta algo 
muy importante: este método debe adaptarlo el orante a sus propias 
características y cualidades. Si, por ejemplo, una persona es muy ra-
cional, ha de buscar lo que Dios le está comunicando racionalmente 
en ese pasaje bíblico que está leyendo. Si la persona es muy imagina-
tiva, puede imaginarse a sí misma dentro de la escena interactuando 
con Dios. Ésta es la conocida «composición de lugar» que san Ignacio 
de Loyola (1491-1556) recomienda hacer en sus Ejercicios Espirituales. 
Se trata de meternos tanto en la escena que lleguemos a ver, oír, oler 
y tocar lo que en ella ocurre, acabando nuestro ejercicio con un colo-
quio con Dios o la Virgen María23. 

Si el orante es muy afectivo, puede evitar pensar racionalmente 
lo que Dios le dice y limitarse a amar lo que contempla en dicha lec-
tura. Y si el orante tiende a ser intuitivo, debe, obviamente, usar su 
intuición, captando lo que instantáneamente le viene a la mente sin 

 
23 Cf. EE [122-126]. 



Cómo estar en contacto con Dios 

24 

usar la razón. Es decir, la Lectio Divina funciona cuando la persona 
accede al pasaje bíblico con las cualidades que mejor maneja, pues así 
le resulta más fácil y sencillo.  

Si vamos a la Eucaristía por la mañana, podemos hacer Lectio 
Divina a lo largo del día con las lecturas que hemos escuchado. Para 
ello, es necesario que en Misa las escuchemos atentamente y nos que-
demos con aquello que más nos ha llamado la atención. Y después, 
mientras vamos al trabajo, o en la comida ‒si uno come solo‒, pode-
mos meditar qué es lo que Dios nos ha querido decir con aquello que 
hemos escuchado por la mañana. Y por la noche, antes de meternos 
en la cama, lo dialogamos con Dios y hacemos silencio para contem-
plar aquello que Él nos quiere mostrar. Y así, orando, uno entra ma-
ravillosamente en el mundo de los sueños, preparándose para afron-
tar al día siguiente otra jornada. 

El objetivo de la Lectio Divina no es hacer un estudio bíblico. 
No se trata de averiguar algo novedoso sino de meditar, orar y con-
templar. Si al final de la Lectio Divina sentimos el agrado de haber 
estado con Dios, significa que hemos orado, aunque no hayamos des-
cubierto nada nuevo. 

Se puede también orar leyendo otro tipo de textos, sobre todo 
si son de temática religiosa. Porque Dios nos puede hablar por medio 
de multitud de medios. De hecho, muchos oran viendo películas, asis-
tiendo a conferencias o visitando museos. Se trata de aplicar la misma 
técnica: prestar atención a lo que vemos y oímos, meditar qué nos dice 
Dios con ello, dialogarlo con Él y contemplarlo. Siempre con el fin de 
transformarnos interiormente, haciéndonos más generosos y caritati-
vos. 

Otro modo de oración muy practicado en la Iglesia, y que tiene 
su origen en el mundo monástico, es la meditación de pequeños di-
chos espirituales. En la antigüedad hubo monjes y también monjas 
que dejaron a sus discípulos colecciones de este tipo de dichos, a los 
que se ha llamado «apotegmas». Los más destacables son los de Eva-
grio Póntico (ca. 345-399), que vivió en el desierto de Las Celdas (o 
Kellia), en Egipto. Siglos más tarde, se hicieron muy famosos los con-
sejos que recogió el canónigo regular fray Tomás de Kempis (ca. 1379-
1471) en su Imitación de Cristo. Se trata de la obra cristiana más difun-
dida después de la Biblia. Un gran número de fieles a lo largo de la 



Modos y ámbitos de oración 

 

25 

historia han leído, meditado, orado y contemplado lo que Dios les ha 
mostrado por medio de esta obra. 

También es muy recomendable orar leyendo vidas de santos. 
En los orígenes de la Iglesia, en tiempos de las persecuciones, era muy 
común que, al reunirse las comunidades para orar, se leyese pública-
mente la vida de los mártires. Se trata de algo muy edificante por me-
dio de lo cual Dios nos habla. En el ámbito del monacato del desierto, 
destaca la Vida de Antonio, escrita por san Atanasio de Alejandría (ca. 
295-373), que narra la historia del monje al que se ha considerado du-
rante siglos como el principal modelo de la vida religiosa: san Anto-
nio Abad (ca. 251-356). La colección de vidas de santos más conocida 
e influyente de la historia es la Leyenda aurea –también llamada Le-
yenda dorada o Flos sanctorum– del beato Jacobo de la Vorágine (1230-
1298). Son muchos los que, leyendo vidas de santos, han sentido que 
Dios les llamaba a entregar su vida por el Evangelio. 

Volvamos a la Lectio Divina propiamente dicha: la de la Biblia. 
Ésta es practicada asiduamente por todos los monjes cristianos. Hay 
monasterios en los que las monjas se reúnen una vez a la semana para 
compartir entre ellas lo que Dios les ha comunicado en la Lectio Di-
vina de las lecturas de la Eucaristía del próximo domingo. Eso es muy 
bueno, porque toda la comunidad se enriquece con lo que Dios trans-
mite a cada una. Es muy interesante contrastar cómo varía lo que Dios 
comunica a las hermanas según éstas sean más racionales, afectivas, 
intuitivas o imaginativas. También surgen en ellas muy diversos sen-
timientos, como el agradecimiento, el arrepentimiento, el perdón, la 
felicidad o la alabanza. Además, algunos monasterios publican esto 
en su página web para darlo a conocer a todos. Así, compartiendo los 
frutos de su contemplación, predican el Evangelio.  

  



Cómo estar en contacto con Dios 

26 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

27 

5. LA ORACIÓN AFECTIVA  

El amor de santa María Magdalena 

 

Una de las escenas más bonitas de la Biblia es el encuentro de 
María Magdalena con Jesús resucitado. Nos la narra san Juan en el 
capítulo 20. Ella había ido al sepulcro donde habían enterrado a Jesús, 
pero lo encontró vacío y se puso a llorar. En él había dos ángeles que 
le preguntaron por qué lloraba. En esto, ella se dio la vuelta y vio en 
el huerto que estaba junto al sepulcro a un hombre que ella pensó que 
era el hortelano. Por eso le preguntó si él había movido el cuerpo de 
Jesús. Pero aquel hombre no era el hortelano, sino Jesús resucitado. 
En cuanto Él la llamó por su nombre, ella lo reconoció y lo abrazó. 
Pero Él le pidió que no le tocase porque aún no había subido al Padre. 
Y le pidió que anunciara a los apóstoles que había resucitado y que 
iba a subir al Padre. 

María Magdalena amaba pura y auténticamente a Jesús, pues 
Él la había salvado del mal. Nos dice san Lucas que Jesús había ex-
pulsado de ella a «siete demonios»24. El número siete significa en len-
guaje bíblico la totalidad. Es decir, que cuando María Magdalena en-
contró a Jesús, estaba esclavizada por sus tentaciones y sus malos sen-
timientos. Su vida era un infierno. Pero Jesús la salvó de todo eso y la 
convirtió en una mujer libre para ser ella misma y libre para amar 
pura y desinteresadamente. 

Y entonces María Magdalena se unió al grupo de Jesús, a pesar 
de que aquello suponía la expulsión de su familia y de su grupo de 
amistades, pues en aquella época una mujer no podía estar fuera de 
casa sin la compañía de un varón adulto de su familia. Es decir, 
cuando María Magdalena optó por seguir a Jesús lo dejó absoluta-
mente todo, incluida su reputación. Se quedó sin nada, sólo le tenía a 
Él y a su grupo de discípulos, en el que había varias mujeres en la 
misma situación que ella.  

Podemos pensar que, probablemente, también la Virgen María 
fue expulsada de su grupo familiar por ir con su Hijo, pues, según 

 
24 Cf. Lc 8,1-2. 



Cómo estar en contacto con Dios 

28 

nos narra san Marcos, algunos parientes consideraban que Él se había 
vuelto loco25: porque les parecía una locura que predicara el Evange-
lio en lugar de la Torá –es decir, la Ley Mosaica–. Y es que la familia 
de Jesús destacaba por guardar rigurosamente la fe judía. Eso lo sa-
bemos por san Lucas, pues nos dice que todos los años subían a Jeru-
salén a celebrar la Pascua26 y eso sólo lo hacían los judíos más fieles a 
la Torá. Probablemente, fue por eso por lo que Jesús, estando en la 
Cruz, puso a su Madre en manos de su discípulo amado27: pues, se-
guramente, ella, al haber sido expulsada de su grupo familiar, no te-
nía dónde ir. En efecto, María estaba totalmente en manos de la divina 
Providencia. Sin duda alguna, era la más humilde sierva del Señor. 

Esta especial situación de algunas de las mujeres que seguían a 
Jesús explica por qué –probablemente– se apareció a ellas antes que a 
los apóstoles. Ellos no habían perdido todo como ellas. De hecho, re-
gresaron a Galilea y se pusieron a pescar en la barca de san Pedro28. 
Sin embargo, María Magdalena y otras discípulas no podían regresar 
con su familia. Esa renuncia tan absoluta era fruto de lo muchísimo 
que ellas querían a Jesús. Seguramente, fue por eso por lo que, tras 
resucitar, Él se apareció primero a ellas. 

El amor es el elemento más importante de la oración. Hemos 
visto que tenemos varias capacidades que nos pueden ayudar a orar, 
como la imaginación, la inteligencia o la memoria, pero sólo el amor 
nos puede elevar a la unión con Dios. Hay personas que tienen este 
sentimiento muy desarrollado, de tal forma que, cuando oran, pue-
den limitarse a amar, sin más. Eso las llena interiormente y las hace 
sentirse unidas a su Amado. En ese momento son plenamente felices. 

Un buen ejemplo es la joven carmelita santa Teresa de Lisieux 
(1873-1897), que un día descubrió que el amor era la vocación a la que 
Dios la había llamado. En su famosa obra Historia de un alma, le narra 
esta experiencia a la Madre María de Gonzaga:   

 
25 Cf. Mc 3,21. También vemos el rechazo a Jesús por parte de sus familiares en 
Jn 7,3-5. 
26 Cf. Lc 2,41. 
27 Cf. Jn 19,27. 
28 Cf. Jn 21,1-14. 



Modos y ámbitos de oración 

 

29 

«Comprendí que el amor encerraba en sí todas las vocaciones, 
que el amor lo era todo, que el amor abarcaba todos los tiempos 
y lugares... En una palabra, ¡que el amor es eterno...! 

Entonces, al borde de mi alegría delirante, exclamé: ¡Jesús, amor 
mío..., al fin he encontrado mi vocación! ¡Mi vocación es el 
amor...! 

Sí, he encontrado mi puesto en la Iglesia, y ese puesto, Dios mío, 
eres Tú quien me lo ha dado... En el corazón de la Iglesia, mi 
Madre, yo seré el amor... Así lo seré todo... ¡¡¡Así mi sueño se 
verá hecho realidad...!!!»29. 

La filosofía platónica es muy afectiva, porque uno de sus ele-
mentos básicos es que el alma humana asciende al mundo divino gra-
cias al eros, es decir, gracias al amor. Esto lo adaptaron muy bien a la 
teología cristiana los Padres de la Iglesia, sobre todo san Agustín de 
Hipona (354-430). Por eso la teología agustiniana es tan afectiva. Si-
glos más tarde, san Buenaventura (ca. 1217-1274) y otros teólogos 
franciscanos tomaron para sí la teología agustiniana, pues encajaba 
muy bien con la fraterna espiritualidad de su fundador, san Francisco 
de Asís (ca. 1181-1226). Mientras que los dominicos conociendo buscan 
amar a Dios, los franciscanos amando buscan conocer a Dios. Eso ha mar-
cado su forma de hacer teología y de vivir el Evangelio. 

Bueno, pues aquella escena de santa María Magdalena abra-
zando a Jesús resucitado ha quedado en el corazón de la Iglesia como 
un bello testimonio de la oración afectiva. La Magdalena representa 
a todas esas personas que han dejado absolutamente todo por amor a 
Jesús.  
  

 
29 m.C., 3vº. 



Cómo estar en contacto con Dios 

30 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

31 

6. LAS DEVOCIONES 

Las devociones de santo Tomás de Aquino 

 

En pleno siglo XIII, santo Tomás decidió ayudar a la Iglesia ‒y 
a toda la humanidad‒ integrando en la teología cristiana todo lo 
bueno que nos ofrece la filosofía aristotélica. Se trataba de una misión 
intelectual muy arriesgada porque tenía el peligro de contaminar la 
doctrina cristiana con errores paganos. Más aún, dado que por enton-
ces los textos de Aristóteles que había en Europa occidental procedían 
de traducciones hechas por autores musulmanes, que introducían 
elementos de la teología islámica, santo Tomás corría el riesgo de in-
troducir también esos elementos islámicos. Además, este teólogo 
tuvo que afrontar otro peligro: el de quedarse tan complacido con las 
ideas aristotélicas, que llegase a perder la fe en el Evangelio.  

Pues bien, a pesar de todos estos riesgos, santo Tomás decidió 
seguir adelante, ya que deseaba encontrar la verdad. Él sabía que 
Dios, si bien nos mostró definitivamente «el Camino, la Verdad y la 
Vida»30 por medio de su Hijo, no dejó desamparadas a las personas 
que no habían tenido la suerte de conocer el Evangelio. A ellas Dios 
también les ayudó para que lograsen salvarse. Y lo hizo mostrándoles 
algunos aspectos de la verdad31. Así pues, santo Tomás se propuso 
descubrir esa verdad que Dios había diseminado en la filosofía aris-
totélica, pues sabía que ello podía ser de gran ayuda para conocer 
mejor a Dios y vivir con más fidelidad el Evangelio. 

¿Y qué hizo santo Tomás para no perder su fe al estudiar los 
textos aristotélicos?: apoyarse en la devoción. En efecto, cuentan los 
que le conocieron, que antes de estudiar o hacer otra tarea intelectual, 
santo Tomás oraba con gran devoción. En la Suma Teológica define la 
devoción como nuestra entrega amorosa a Dios para darle culto y hacer su 
voluntad32. ¿Y cómo podemos generar en nosotros dicha devoción?: 
meditando «sobre temas que por su naturaleza mueven al amor 

 
30 Jn 14,6. 
31 Cf. Comentario a las Sentencias de Pedro Lombardo II, 28, q. 1, a. 4, ad 4; III, 25, q. 
2, a. 2, solute. 2; CONCILIO VATICANO II, Nostra aetate, 2. 
32 Cf. STh II-II, 82, 1. 



Cómo estar en contacto con Dios 

32 

divino»33. Es a eso a lo que llamamos «devociones». Y pone dos ejem-
plos: la devoción a la humanidad de Cristo y la devoción a los santos. 
Dice santo Tomás:  

«La devoción que se tiene a los santos de Dios, muertos o vivos, 
no termina en ellos, sino que a través de ellos se dirige a Dios; 
lo que equivale a decir que veneramos a Dios en sus servido-
res»34. 

Efectivamente, la devoción que tenemos a los santos potencia 
nuestra devoción a Dios. ¡Cuánta gente a lo largo de la historia ha 
fortalecido su fe gracias a su devoción a la Virgen! Pensemos en las 
penurias del siglo XIX, cuando la Revolución Francesa y las siguien-
tes revoluciones liberales expulsaron a los frailes en muchos países de 
Europa y América, y dificultaron la labor de los sacerdotes diocesa-
nos. Entonces la Iglesia ‒inspirada por el Espíritu Santo‒ recurrió a la 
ayuda de grandes devociones como son el Sagrado Corazón, la Inma-
culada Concepción, san Antonio de Padua o la Sagrada Familia. Eso, 
en efecto, salvó la fe de buena parte del pueblo fiel, a pesar de los 
ataques que éste sufrió por parte de las autoridades civiles y del 
mundo intelectual, que tachaban a los cristianos de «exaltados irra-
cionales». 

Rezar a nuestro santo preferido, asistir a una exposición del 
Santísimo o expresar nuestro amor a la Virgen, es un modo muy es-
pecial de oración que nos ayuda a reforzar nuestra fe y nos une más 
fuertemente a Dios. 

Pero hay que tener un cierto cuidado con nuestras devociones, 
porque no es raro encontrar a personas a las que su devoción les ha 
conducido al fanatismo, a la idolatría o a otras desviaciones. Y esto es 
así porque el amor, por sí solo, es ciego. Pensemos en las necedades 
que la gente hace por amor. Por eso éste necesita ser guiado por una 
inteligencia bien formada con el Evangelio. Dicho de otro modo, sa-
ber Teología nos ayuda a evitar que nuestro amor nos lleve a algo que 
no sea Dios. 

Pues bien, las dos grandes devociones del teólogo santo Tomás 
fueron la Eucaristía y Cristo crucificado. De hecho, fue contemplando 

 
33 STh II-II, 82, 3 ad. 1. 
34 STh II-II, 82, 2 ad. 3. 



Modos y ámbitos de oración 

 

33 

un crucifijo en la capilla de san Nicolás, en Nápoles, cuando santo 
Tomás experimentó que Dios, tomándole interiormente, le introducía 
en su ser y le unía a Él. Tras aquella vivencia, santo Tomás, que ya 
estaba bastante enfermo, dejó de escribir sobre teología, pues vio que 
sus escritos eran como paja en comparación con lo que él había cono-
cido en su experiencia mística. Y, poco tiempo después, murió. 

  



Cómo estar en contacto con Dios 

34 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

35 

7. LA ORACIÓN DE LAS LÁGRIMAS 

Las lágrimas de la mujer pecadora 

 

En los Evangelios hay dos escenas especialmente hirientes con-
tra las mujeres. Una es la de aquella mujer a la que un gran grupo de 
varones quiso apedrear por haberla encontrado teniendo relaciones 
extramatrimoniales con un varón, al cual ninguno culpabilizó. Sabe-
mos que Jesús libró de la muerte a esta mujer, haciendo meditar a 
aquel grupo de sanguinarios sobre sus propios pecados. Y cuando se 
dispersaron todos ellos, Jesús, con mucho cariño, perdonó a la mujer 
y le pidió que no volviera a pecar35. 

La otra escena se desarrolla en el comedor de la casa de un fari-
seo llamado Simón, que había invitado a comer a Jesús. San Lucas nos 
dice que entró en el comedor una mujer que en el pueblo tenía fama 
de pecadora y, colocándose detrás de Jesús, le lavó los pies con sus 
abundantes lágrimas, se los secó con sus cabellos, se los ungió con 
perfume y los besó. Mientras, Simón criticaba interiormente a Jesús 
por dejarse lavar por aquella mujer a la que él tanto despreciaba. Pero 
Jesús la defendió poniendo al fariseo en evidencia por no haberle tra-
tado tan bien como ella, y después la perdonó36. 

La «oración de las lágrimas» era muy importante para los anti-
guos monjes y monjas del desierto. Era necesario pasar por dicha ora-
ción para madurar interiormente como monje. Dice Evagrio Póntico:  

«Pide, en primer lugar, el don de lágrimas, a fin de ablandar, 
por medio de la compunción, la dureza que hay en tu alma; y 
confesando contra ti tus iniquidades ante el Señor, te llegue de 
Él el perdón»37.  

Esta oración consiste en sentir un puro y total arrepentimiento 
por los pecados cometidos. No se trata de sentir pena o un simple 
abatimiento. Cuando una persona llora, lo hace toda ella: su dimen-
sión intelectual, corporal y afectiva participan del arrepentimiento.  

 
35 Cf. Jn 8,1-11. 
36 Cf. Lc 7,36-50. 
37 Sobre la Oración, n. 5. 



Cómo estar en contacto con Dios 

36 

Y, lo más importante, se llora ante Dios. Esta oración surge 
cuando la persona se presenta interiormente ante su Creador y Re-
dentor y, contemplando todo el bien que Él ha hecho por ella, y con-
trastándolo con el mal que ella ha hecho, surge un arrepentido llanto. 

Esta oración la practicó san Pedro en la noche en que capturaron 
al Señor. Recordemos que este apóstol le había prometido a Jesús que 
le defendería e impediría que se lo llevasen. Pero Jesús, que le conocía 
muy bien, le dijo que, antes de que el gallo cantara al amanecer, él le 
habría negado tres veces38. Y así fue. Pero, además, vio cómo Jesús 
salía de la casa de Caifás y le miraba con ternura. Aquello hizo que se 
derrumbara interiormente el bueno de san Pedro. En ese momento 
pudo contemplar en su interior lo egoísta que él había sido con Aquel 
que iba a darlo todo por la humanidad. Y se puso a llorar, mientras 
rogaba a Dios que le perdonase. El resultado de aquella oración fue 
claro: san Pedro se sintió totalmente perdonado39. Y pocas semanas 
después de aquello, tras la Ascensión del Señor, este humilde apóstol 
comenzó a gobernar la Iglesia, pues el propio Jesús así lo quiso40. 

En la parábola del hijo pródigo41, éste se echa en brazos de su 
padre al regresar a su casa y le pide perdón. Se sentía absolutamente 
arrepentido por su comportamiento. Y fue perdonado por su padre, 
que le recibió de nuevo en su casa con una gran fiesta. Bueno, pues 
eso es lo que uno siente tras hacer la oración de las lágrimas: siente 
que regresa a la presencia de Dios y le abraza con todo su cariño. 

Qué importante es esta oración si queremos convertirnos en 
«hombres nuevos»42, en «personas espirituales». Nunca llegaremos a 
abrir totalmente nuestro corazón a Dios, si antes no limpiamos la ba-
sura que hay en nosotros mediante la oración de las lágrimas y el sa-
cramento de la Reconciliación. Entonces, Dios nos introducirá en su 
casa, que está en lo más profundo de nuestro corazón. 

Es de suponer que aquella mujer pecadora que lavó los pies a 
Jesús con sus propias lágrimas, dejó todo y se unió al grupo de sus 
discípulos. Probablemente acabó sus días dando la vida por Aquel 

 
38 Cf. Lc 22,33-34. 
39 Cf. Lc 22,54-62. 
40 Cf. Mt 16,13-20. 
41 Lc 15,11-32. 
42 Cf. Col 3,5-17. 



Modos y ámbitos de oración 

 

37 

que la había salvado del pecado. Aunque esto no lo dicen las Escritu-
ras, podemos imaginar que así fue. 

  



Cómo estar en contacto con Dios 

38 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

39 

8. LA CONTEMPLACIÓN EN LA ACCIÓN 

San Ignacio de Loyola y la contemplación en la acción 

 

La vida religiosa fue fundamentalmente contemplativa ‒o mo-
nástica‒ hasta que surgieron las Órdenes militares en el siglo XII. 
Hasta entonces, el centro de la vida de las monjas y de los monjes 
estaba dentro de la clausura y giraba en torno al rezo comunitario del 
Oficio Divino. Pero cuando los cruzados conquistaron Tierra Santa a 
finales del siglo XI, pronto muchos peregrinos quisieron visitar aquel 
lejano lugar donde Nuestro Señor nació, predicó, padeció, murió y 
resucitó. Entonces varios grupos de caballeros decidieron consagrar 
su vida para defender, hospedar y curar a aquellos peregrinos.  

Estos grupos de caballeros crecieron mucho en muy poco 
tiempo y se constituyeron en Órdenes religiosas. Pero éstas no tenían 
el centro de su vida dentro de la clausura, sino fuera, y su labor no 
giraba en torno al rezo del Oficio Divino, sino que se focalizaba en la 
misión que debían desempeñar. Así nació la vida religiosa activa. 
Casi un siglo más tarde surgieron las Órdenes mendicantes (francis-
canos, dominicos, carmelitas y agustinos), cuyos frailes también de-
bían salir de la clausura, pero para predicar el Evangelio. 

Pues bien, varios siglos antes de todo aquello, en Roma hubo un 
feliz monje benedictino que fue nombrado Nuncio en Constantinopla 
y después fue elegido Papa. Se trata de san Gregorio Magno (540-604). 
Él tenía vocación de contemplativo. Deseaba pasar el día en su mo-
nasterio, ya fuese orando en el coro junto a sus hermanos o realizando 
algún trabajo manual. Pero Dios le guio hacia la vida apostólica. Eso 
le obligó a compaginar la contemplación con la acción. Escribió sobre 
ello –y sobre otras muchas cosas– en Moralia, una voluminosa obra en 
la que comentó el libro de Job. 

En esta obra, san Gregorio concibe la Lectio Divina dentro de 
un proceso circular, de tal modo que, tras la contemplación, el cris-
tiano llamado a la vida activa debe ir al mundo para realizar la labor 
pastoral que le ha sido encomendada. Pero, según san Gregorio, ahí 
no acaba este proceso espiritual, pues el buen cristiano debe cerrar el 
círculo retornando lo antes posible a la Lectio Divina. Dice así:  



Cómo estar en contacto con Dios 

40 

«[Los santos] se apresuran constantemente en regresar al seno 
de la contemplación, con el fin de renovar en ella la llama de su 
fervor, una vez que ya han realizado las obras exteriores»43. 

Cuando surgieron las Órdenes mendicantes en el siglo XIII, in-
tegraron la contemplación y la acción, de tal forma que, si bien lo más 
importante era la predicación, también le daban mucha importancia 
al rezo comunitario del Oficio Divino, aunque no tanto como los mon-
jes. Y así, dedicaban ‒y siguen dedicando‒ una parte de su tiempo a 
la acción y otra a la contemplación. 

Pero surgió un nuevo modo de afrontar la dualidad contempla-
ción-acción cuando nació la novedosa Compañía de Jesús en 1534. 
San Ignacio de Loyola (1491-1556), su fundador, quería que sus her-
manos jesuitas se dedicasen lo máximo posible a trabajar por el bien 
del mundo, sirviendo con amor a Dios y a la humanidad. Pero tam-
bién le daba mucha importancia a la oración. Por eso ideó un nuevo 
camino espiritual. Ya no se trataba de dedicar un tiempo a la contem-
plación y otro a la acción, sino de contemplar en la acción. Es decir, 
de relacionarse con Dios mientras se hace el bien a las personas.  

Es importante lo que a este respecto aportó otro jesuita, el beato 
Luis Lallemand (1587-1635). En sus pláticas espirituales afirmaba que 
nuestra unión a Jesús debe movernos a servir caritativamente a los 
demás, de tal forma que nuestra contemplación debe ser la base de 
nuestra acción. Y él dio un impactante testimonio de ello. Siendo rec-
tor del noviciado de la Compañía de Jesús en Ruan (norte de Francia), 
se declaró la peste en la ciudad. Tras enviar a los novicios a otro lugar, 
él decidió quedarse allí para atender a los enfermos, transmitiéndoles 
así el amor que él recibía interiormente de Jesús. Tanto se entregó a 
los demás, que enfermó de peste y murió. 

No hace falta ser jesuita para contemplar en la acción. Todos 
podemos hacer que nuestro trabajo caritativo sea también un mo-
mento de oración en el que tengamos una intensa experiencia de Dios. 
Recordemos la parábola del Juicio Final, cuando el Rey –es decir, Je-
sús– dice a los que fueron caritativos:  

«Venid, benditos de mi Padre, recibid la herencia del Reino preparado 
para vosotros desde la creación del mundo. Porque tuve hambre, y me 

 
43 Moralia 30, 2, 8. 



Modos y ámbitos de oración 

 

41 

disteis de comer; tuve sed, y me disteis de beber; era forastero, y me 
acogisteis; estaba desnudo, y me vestisteis; enfermo, y me visitasteis; 
en la cárcel, y vinisteis a verme»44. 

Dios nos anima a comunicar con nuestras obras el amor que Él 
nos da en la oración. Si apoyásemos nuestra caridad únicamente en 
nuestras propias capacidades, entonces haríamos obras puramente 
humanas. Pero si canalizamos en nuestras obras el amor que Dios nos 
da en la oración, entonces le contemplaremos en la acción y nuestras 
obras serán divinas. 

  En aquellos tiempos en los que el mundo evolucionaba hacia 
la modernidad, la evangelización se extendía por nuevos continentes, 
la ciencia se abría camino en las universidades y el cristianismo se 
dividía en varias Iglesias que luchaban entre sí, el Espíritu Santo ins-
piró a san Ignacio un nuevo modo de trabajar y orar por el Reino de 
Dios. 

  

 
44 Mt 25,35-36. 



Cómo estar en contacto con Dios 

42 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

43 

9. LA CONTEMPLACIÓN DE DIOS EN EL TRABAJO 

El ora et labora de los benedictinos 

 

Los Evangelios nos muestran a Jesús llamando a algunos de sus 
discípulos cuando estaban trabajando. Uno se imagina que algo tan 
importante debería suceder cuando se está orando, pero no, no tiene 
por qué ser así. Pedro y Andrés estaban pescando en la orilla del lago 
de Galilea y Juan y Santiago estaban reparando las redes. Y mientras 
hacían eso, Jesús se presentó ante ellos, los llamó y le siguieron45. Con 
Leví (o Mateo) pasó algo parecido, pues él estaba trabajando en su 
despacho de recaudador de impuestos cuando Jesús lo llamó46. 

En cierto modo, también podemos decir que Jesús llamó a Pablo 
de Tarso cuando éste estaba trabajando, pues en ese momento se di-
rigía hacia Damasco a capturar cristianos, cumpliendo así la misión 
que le habían encomendado47. 

Esto nos muestra algo muy importante: el trabajo es un lugar de 
santificación. No sólo es un ámbito en el que podemos tener experien-
cia de Dios sino que, además, en él, Dios nos puede cambiar total-
mente la vida. 

En algunos momentos de la historia el trabajo ha sido visto 
como un castigo divino. En parte se debe al pasaje del Jardín del Edén. 
Cuando Adán y Eva desobedecieron a Dios comiendo la fruta prohi-
bida, Dios les expulsó de allí para que se pusieran a trabajar. Ese fue 
su castigo48. Pero ya hemos visto que el trabajo en la Biblia es mucho 
más que eso. 

Esto se sabía bien en el antiguo monacato del desierto. Aquellas 
personas dedicaban casi todo el día a hacer rutinarios trabajos ma-
nuales, haciendo cuerdas con hojas de palmera o cestos con ramas de 
sauce. Y una vez a la semana, uno de los monjes de la colonia iba a la 
ciudad a cambiarlos por pan. Pues bien, mientras hacían esos trabajos 

 
45 Cf. Mt 4,18-22. 
46 Cf. Mt 9,9. 
47 Cf. Hch 9,1-9. 
48 Cf. Gn 3. 



Cómo estar en contacto con Dios 

44 

tan rutinarios, ellos meditaban salmos y otros textos bíblicos que sa-
bían de memoria.  

Esta sana costumbre la adoptaron todos los monjes y también 
las monjas. De hecho, el lema de los benedictinos es ora et labora. En 
sus orígenes, cuando fueron fundados por san Benito de Nursia (ca. 
480-547), sus monasterios eran pequeñas granjas donde vivían unos 
doce monjes que dividían la jornada entre el rezo comunitario del Ofi-
cio Divino y su trabajo en el campo, ya fuese pastoreando ovejas, cor-
tando leña, cultivando cereales o pescando peces. Aquella era una 
sencilla vida en la que los monjes se relacionaban con Dios al rezar en 
el coro de la iglesia, al comer en el refectorio, al dormir en el dormi-
torio común y al trabajar apaciblemente en el campo. 

El trabajo de las monjas era algo diferente. Además de ocuparse 
de la huerta y de las labores internas del monasterio, ellas hacían cos-
tura y otros trabajos de artesanía. Además, en muchos monasterios 
femeninos se acogía a los niños huérfanos y se les daba una buena 
educación.  

El trabajo es algo que incumbe mucho a los laicos, pues deben 
trabajar para cuidar de su familia. Tanto las madres como los padres 
dedican una buena parte del día a trabajar. Por eso es muy importante 
que ese sea también un tiempo contemplativo, en la medida de lo po-
sible y según lo permitan las circunstancias. Trabajando honrada-
mente, a conciencia, buscando siempre el bien común y guardando 
un agradable ambiente con los compañeros y los clientes, la persona 
se santifica, pues ayuda a que Dios se haga presente en el ámbito la-
boral y hace que todos, de un modo u otro, tengan experiencia de Él, 
aunque algunos no sean conscientes de ello. Cuando uno trabaja pen-
sando en su familia y en Dios, todo se hace más fácil y llevadero, por-
que está lleno de sentido. 

Pero ¿y si el trabajo es duro y desagradable, y eso no lo pode-
mos evitar? Ciertamente, a todos nos ha pasado esto. Bueno, pues in-
cluso en estas circunstancias el trabajo puede ser una oportunidad 
para relacionarnos con Dios. Por una parte, podemos verlo como un 
ejercicio ascético que nos ayude a ganar dominio sobre nosotros mis-
mos. La ascesis es la base sobre la que se asienta la mística. Si no do-
minamos ‒ascéticamente‒ nuestras pulsiones, instintos, sentimientos 
o caprichos, no podremos ponernos ‒místicamente‒ en manos de 



Modos y ámbitos de oración 

 

45 

Dios. Por otra parte, también podemos hacer como algunas monjas 
medievales, que daban sentido a su sufrimiento uniéndose a la pasión 
de su Esposo, Cristo. Así, acometiendo dócilmente duros trabajos que 
las hacían sufrir, ellas se unían cada vez más a su Amado, y eso, pa-
radójicamente, las hacía cada vez más felices.  

En definitiva, el ora et labora de los monjes benedictinos nos 
muestra que el trabajo es también un ámbito contemplativo en el que, 
de un modo u otro, podemos tener una intensa experiencia de Dios. 

  



Cómo estar en contacto con Dios 

46 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

47 

10. LA CONTEMPLACIÓN DE DIOS EN LA OPRESIÓN 

Los oprimidos anawim 

 

La oración más impactante y desgarradora de toda la Biblia es 
esta que Jesús hace en la Cruz, antes de morir: «Dios mío, Dios mío, 
¿por qué me has abandonado?»49. Han recibido muchas interpretaciones 
estas palabras. ¿Cómo puede ser que Jesús, el Hijo de Dios, diga eso? 
Por de pronto, podemos decir que Jesús, humanamente, llegó al lí-
mite de su capacidad de sufrimiento. Se sentía un pobre de Yahvé en 
manos de sus verdugos. 

Los pobres de Yahvé son los anawim. Aunque ya se hablaba de 
ellos en el siglo VII a.C., en tiempos de la monarquía hebrea50, pasaron 
a constituir una especie de corriente espiritual a partir del siglo V a.C., 
tras el regreso del exilio en Babilonia. Jerusalén, que políticamente 
dependía de otra potencia extranjera, prácticamente quedó en manos 
de los sacerdotes principales, que controlaban el culto en el templo, y 
de la clase alta, formada por las familias más adineradas, cuyo fin en 
la vida era ser aún más ricas, a costa de los más pobres.  

Una parte de esos pobres eran los anawim: judíos piadosos que, 
por no tener dinero, poder ni autoridad, eran ninguneados, explota-
dos y oprimidos por las personas poderosas. De ellos habló el profeta 
Malaquías en el siglo V a.C. Tras describir a las gentes pudientes e 
impías, a las que parece que todo les va bien a pesar del mal que ha-
cen, dice este profeta:  

«Entonces Dios fijó su atención en los piadosos que piensan en su 
Nombre y le honran. “Estoy preparando un día en el que ellos volverán 
a ser mi propiedad –dice el Señor Todopoderoso–, seré indulgente con 
ellos como un padre con el hijo que le sirve. Entonces vosotros veréis 
de nuevo la diferencia entre el justo y el malvado, entre quien sirve a 
Dios y quien no le sirve”»51. 

 
49 Mc 15,35. 
50 Cf. Sof 2,3. 
51 Mal 3,16-17. 



Cómo estar en contacto con Dios 

48 

Algunos salmos han sido escritos por anawim, los cuales, inspi-
rados por el Espíritu Santo, comparten con nosotros en dichos salmos 
su dura experiencia de sentirse perseguidos y oprimidos injusta-
mente. Pero también nos hablan de su alegría al ver que Dios les salva 
del peligro. Un salmo muy significativo es el 22, precisamente el que 
Jesús recitó en la Cruz. Comienza así: 

«Dios mío, Dios mío, ¿por qué me has abandonado?  
a pesar de mis gritos, mi oración no te alcanza.  
Dios mío, de día te grito, y no respondes;  
de noche, y no me haces caso;  
aunque tú habitas en el santuario, esperanza de Israel»52. 

Pero acaba con estas esperanzadoras palabras: 

«Yo viviré para el Señor,  
mi descendencia le rendirá culto, 
hablarán de Él a la generación venidera, 
contarán su salvación al pueblo por nacer,  
diciendo: “Esto hizo el Señor”»53. 

En efecto, cuando Jesús recitaba este salmo en la Cruz, lo hacía 
con un corazón esperanzado. Aunque parecía que todo estaba per-
dido y que su Padre le había abandonado, sabía que estaba en sus 
providentes manos. Y así fue: al tercer día resucitó. 

Una vez que Jesús subió al Cielo y su Padre y Él enviaron su 
Espíritu a la Iglesia, los cristianos pasaron a ser los nuevos anawim, 
porque pronto comenzaron a ser perseguidos y a morir los primeros 
mártires54. 

Ciertamente, la espiritualidad de los anawim está muy presente 
en la Iglesia y en toda la humanidad. No hay más que abrir Internet 
y leer las noticias del día: ¡cuántas familias son expulsadas de su tierra 
a causa de la guerra o del hambre!, ¡cuántos inocentes mueren en 
atentados terroristas!, ¡cuántos niños huérfanos vagan por las calles 
de los peores suburbios sin que nadie les acoja y les cuide! 

 
52 Sal 22,2-4. 
53 Sal 22,30-32. 
54 Cf. Hch 7,54-8,1. 



Modos y ámbitos de oración 

 

49 

Todos, de un modo u otro, hemos experimentado el sufrimiento 
de los anawim: ¿quién no ha sido alguna vez tratado injustamente?, ¿a 
quién no le han humillado sin merecerlo? También son muchos los 
que se han sentido explotados en su trabajo. Se trata de duras viven-
cias que nos quedan marcadas a fuego en el corazón. Pero, si en esos 
momentos, en lugar de dejarnos llevar por la rabia y el rencor, nos 
ponemos en manos de Dios, con humildad y mansedumbre, podemos 
sentir, de un modo u otro, su ayuda y consuelo. Es más, cuando bus-
camos la protección de Dios, nuestras vivencias más duras pasan a 
ser experiencias de conversión, pues Dios no sólo nos salva ‒a su ma-
nera‒ del problema, sobre todo nos transforma interiormente.  

Un caso especial de experiencia propia de los anawim es cuando 
sufrimos una grave enfermedad que nos postra en la cama y nos hace 
dependientes de otras personas. Es algo muy duro que puede mover-
nos a ponernos al amparo de Dios. Así es, son muchos los santos que 
se convirtieron a causa de una enfermedad. Porque ésta podemos vi-
virla amargamente –y amargando la vida de los demás– o podemos 
afrontarla como una experiencia de desierto que, como el pueblo de 
Israel en el éxodo, nos conduzca a la «Tierra Prometida», es decir, a 
nuestra conversión en personas más unidas a Dios y más caritativas 
con los demás.  

Un caso paradigmático es el de san Ignacio. Cuando tenía 30 
años, en 1521, llegó a su casa de Loyola en camilla como un soldado 
herido en la defensa de Pamplona y, tras diez meses en cama, salió de 
ella como un humilde peregrino. Aquella experiencia de dolor, impo-
tencia y vulnerabilidad le ayudó a abrir su corazón a Dios y Éste le 
llamó a consagrarse a Él y a fundar, pasados unos años, la Compañía 
de Jesús. 

Es una tarea de todo buen cristiano trabajar contra la opresión, 
la injusticia y la enfermedad. Pero, por desgracia, hay ocasiones en 
que esto no lo podemos evitar. En esos casos, aceptemos nuestra con-
dición de anawim, poniéndonos humildemente en manos de Dios. En-
tonces, nuestro sufrimiento pasará a ser una experiencia de desierto, 
una vivencia de conversión. 

  



Cómo estar en contacto con Dios 

50 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

51 

11. LA CONTEMPLACIÓN DE DIOS EN LA NATURALEZA 

El hijo pródigo y la contemplación de la naturaleza 

 

Al comienzo de la Suma Teológica55, santo Tomás de Aquino se 
hace esta pregunta: siendo Dios un misterio, pues es infinitamente 
superior al ser humano, ¿es posible conocer algo de Él sin recurrir a 
las Sagradas Escrituras? Su respuesta es afirmativa, ya que así lo dice 
san Pablo: «Pues lo invisible de Dios, su eterno poder y su divinidad, son 
perceptibles para la inteligencia a partir de la creación del mundo a través de 
sus obras»56. Tras esto, santo Tomás expone sus «cinco vías» que nos 
muestran que, contemplando detenidamente la creación, es razona-
ble que una persona crea en Dios aunque no conozca lo revelado en 
la Biblia.  

De hecho, los prehistoriadores nos dicen que Dios, miles de 
años antes de mostrarse a Abraham –nuestro padre en la fe57–, se mos-
tró a nuestros antepasados por medio de los elementos y fenómenos 
naturales. Y lo sigue haciendo ahora, ante nosotros, cuando contem-
plamos la naturaleza. 

Ya hemos comentado anteriormente algo sobre la parábola del 
hijo pródigo58. Se trata de un pasaje muy conocido que tiene diversas 
y sabias enseñanzas. Consta de dos partes principales: la primera nos 
habla del hijo menor dejándose llevar por sus caprichos y la segunda 
nos muestra a este mismo hijo que, habiendo madurado, regresa con 
su padre y le pide perdón. Pero ¿qué ocurrió entre medias?, ¿qué es 
lo que provocó la conversión de este joven?: la contemplación de la 
naturaleza.  

En efecto, aquel muchacho se gastó caprichosamente todo el di-
nero de la herencia y se encontró solo en un país extranjero que estaba 
sumido en una gran hambruna. Eso le obligó a trabajar apacentando 
cerdos en un bosque de algarrobos. Pues bien, nos dice Jesús que fue 
entonces, mientras estaba sintiendo hambre en el estómago, cuando 

 
55 STh I, q. 2. 
56 Rm 1,20. 
57 Cf. Rm 4. 
58 Cf. Lc 15,11-32. 



Cómo estar en contacto con Dios 

52 

abrió los ojos y contempló cómo los algarrobos daban generosamente 
de comer a los cerdos y eso le hizo recordar lo generoso que era su 
padre con sus empleados. Fue en ese momento cuando este joven ma-
duró, pues se dio cuenta del gran error que había cometido y, no solo 
eso, además se propuso regresar para pedir perdón a su padre y ro-
garle que le contratase como jornalero, pues él mismo reconocía que 
no era digno de ser hijo suyo.  

Efectivamente, Jesús nos dice que este sorprendente cambio se 
produjo contemplando la naturaleza, lo cual no es de extrañar, pues 
el propio Jesús disfrutaba enormemente haciéndolo. Pensemos en lo 
mucho que le gustaba ir a orar a los descampados59, las arboledas60 y 
las montañas61. La naturaleza le ayudaba a comunicarse con su Padre. 
Es más, Jesús animaba a la gente a contemplar los animales y las plan-
tas para descubrir en ellos las cualidades de Dios, nuestro Padre: 

«Por eso os digo: no andéis preocupados por vuestra vida pensando 

qué comeréis, ni por vuestro cuerpo pensando con qué os vestiréis. 

¿No vale más la vida que el alimento, y el cuerpo más que el vestido? 

Mirad las aves del cielo: no siembran, ni cosechan, ni recogen en gra-

neros; y vuestro Padre celestial las alimenta. ¿No valéis vosotros más 

que ellas? Por lo demás, ¿quién de vosotros puede, por más que se 

preocupe, añadir un solo codo a la medida de su vida? Y del vestido, 

¿por qué preocuparos? Observad cómo crecen los lirios del campo: 

ni se fatigan ni hilan. Pero yo os digo que ni Salomón, en toda su 

gloria, se vistió como uno de ellos»62. 

Así es, la naturaleza nos habla de nuestro Creador. Tal y como 
pasa con las obras de arte, en las que podemos descubrir los rasgos 
de su autor, contemplando la naturaleza podemos descubrir la mano 
de su Creador. En ella dejó huellas de su belleza, sabiduría, armonía, 
poder y providencia. No tenemos más que contemplarla con los ojos 
del corazón y descubriremos eso y mucho más.  

 
59 Cf. Mc 1,35. 
60 Cf. Lc 22,39. 
61 Cf. Lc 6,12. 
62 Mt 6,25-29. 



Modos y ámbitos de oración 

 

53 

En el Antiguo Testamento encontramos varios salmos63 y otros 
textos bíblicos64 que nos hablan de la creación. Además, en algunos 
de ellos, se nos dice que las criaturas alaban y bendicen a Dios. Es 
muy conocido el Cántico de Daniel, que cantamos a menudo en Lau-
des. Veamos un pequeño fragmento, en su versión litúrgica: 

«Creaturas todas del Señor, bendecid al Señor, 
ensalzadlo con himnos por los siglos. 
Ángeles del Señor, bendecid al Señor; 
cielos, bendecid al Señor. 
Aguas del espacio, bendecid al Señor; 
ejércitos del Señor, bendecid al Señor. 
Sol y luna, bendecid al Señor; 
astros del cielo, bendecid al Señor. 
Lluvia y rocío, bendecid al Señor; 
vientos todos, bendecid al Señor…»65. 

¿Cómo puede ser que los elementos irracionales de la creación 
alaben al Señor? Santo Tomás también se hizo esta pregunta. Comen-
tando el versículo 9 del salmo 147: «El que da al ganado su pasto, y a los 
polluelos de los cuervos que lo invocan», dice así:  

«Se dice que los polluelos de los cuervos invocan a Dios por el 
deseo natural que hace que todos los seres, a su modo, deseen 
alcanzar la bondad divina. Del mismo modo, se afirma que los 
animales irracionales obedecen a Dios por el instinto natural 
con que son movidos»66. 

Ciertamente, cuando paseamos por la naturaleza disfrutando 
de su belleza, armonía y esplendor, brota espontáneamente de nues-
tra alma una amorosa alabanza a nuestro Creador y sentimos cómo 
todas las criaturas, tanto las rocas, como las plantas y los animales, 
comparten con nosotros este sentimiento. Es una especial experiencia 
de oración comunitaria en la que expresamos el amor que tenemos a 
Dios, del cual dimana toda la belleza, la armonía y el esplendor que 
tenemos sus criaturas. 

 
63 Cf. Sal 8, 19, 104, 139, 148. 
64 Cf. Gn 1-2, Job 40-41, Dn 3,56-88. 
65 Dn 3,57-65. 
66 STh II-II, 83, a. 10, ad. 3. 



Cómo estar en contacto con Dios 

54 

Quien mejor nos ha hablado de la contemplación de Dios en la 
naturaleza es fray Luis de Granada (1504-1588), en el primer tomo de 
su Introducción del símbolo de la fe67. En él comenta detalladamente la 
creación del mundo en seis días descrita en el primer capítulo del Gé-
nesis y cómo podemos descubrir a Dios en todo lo que Él ha hecho. 
Antes que este fraile, también escribieron sobre este capítulo del Gé-
nesis san Basilio de Cesarea (ca. 330-379) y san Ambrosio de Milán 
(ca. 340-397) en sus respectivas obras conocidas con el nombre de He-
xaemeron.  

En el siglo XX destacó el jesuita francés Pierre Teilhard de Char-
din (1881-1955), que buscó en sus estudios la convergencia del saber 
científico y el saber teológico. Este autor no sólo nos habla de la con-
templación de Dios en la creación, sino que, dando un paso más, nos 
invita a contemplar cómo la naturaleza evoluciona dinámicamente, 
movida por el Espíritu Santo, hacia su plenitud en el Cristo total. Es 
lo que él llama «Cristogénesis»68. 

Pero el santo que más identificamos con el amor y el cuidado de 
la naturaleza es san Francisco de Asís. No en vano, el Papa san Juan 
Pablo II le declaró patrono de la ecología en 1979. Es fácil encontrar 
imágenes suyas con pájaros posados en sus manos y junto a otros ani-
males. Y, sobre todo, tenemos su Cántico de las criaturas. Pues bien, con 
su testimonio y predicación, san Francisco nos ha transmitido el amor 
por todo lo que hay en la naturaleza. Se trata de un amor fraterno, no 
de dominación ni de posesión, pues todos los seres somos hermanos 
y compartimos un mundo que ha sido creado por nuestro Padre co-
mún, que nos ama a todos.  

Por todo esto, no es de extrañar que el hijo pródigo madurara 
contemplando la naturaleza. En ella descubrió a un Padre que le ama 
y quiere cuidar de él. 

  

 
67https://www.dominicos.org/media/uploads/recursos/libros/contem-
plar_a_dios_en_la_naturaleza_fray_luis_de_granada_2021.pdf 
68 Cf. Rm 8,18-22. 

https://www.dominicos.org/media/uploads/recursos/libros/contemplar_a_dios_en_la_naturaleza_fray_luis_de_granada_2021.pdf
https://www.dominicos.org/media/uploads/recursos/libros/contemplar_a_dios_en_la_naturaleza_fray_luis_de_granada_2021.pdf


Modos y ámbitos de oración 

 

55 

12. LA CONTEMPLACIÓN DE DIOS EN EL ARTE 

Fra Angelico, el pintor de la Luz 

 

Además de la naturaleza, que es obra de Dios, también pode-
mos contemplar las obras de arte. Éstas, aunque son obras humanas, 
también pueden ponernos en contacto con Dios. 

Entre los muchos artistas que han hecho arte religioso, sobresale 
Fra Angelico (ca. 1400-1455). Siendo de la Orden de Predicadores, se 
esmeró en predicar el Evangelio por medio de sus pinturas. Es consi-
derado uno de los principales iniciadores del Renacimiento italiano. 
Destaca el convento de San Marcos de Florencia, el cual fue decorado 
por él con hermosas pinturas para ayudar a sus inquilinos a ser frailes 
observantes. Ahora este convento es un bello museo.  

En las pinturas de Fra Angelico destacan la luz y la perfección 
de las figuras. Ambos rasgos simbolizan a Dios. Donde hay más lu-
minosidad en sus pinturas, hay más presencia de lo divino. Y, por el 
contrario, lo sombreado muestra el alejamiento de Dios. La meticu-
losidad con la que pintaba las imágenes trata de subrayar la perfec-
ción del Creador de todas las cosas. ¿Y cómo mostraba la divinidad 
de Cristo crucificado?: con su belleza, que en sus pinturas parece so-
brenatural. 

Cuando dos personas se enamoran, su primer contacto es vi-
sual. Primero se sienten atraídos mutuamente por la belleza estética 
y eso les conduce a enamorarse. Lo mismo ocurre con el arte religioso. 
Cuando entramos en una bella iglesia, esa belleza nos hace enamorar-
nos inconscientemente de Dios. Por eso los edificios religiosos tratan 
de ser muy hermosos: para que sus habitantes se sientan atraídos por 
su Creador.  

Cuando se habla de arte religioso, es obligado hacer referencia 
a los iconos bizantinos. Este arte se inició en torno al siglo VI en Bi-
zancio. En su origen era un arte puramente monástico y estaba prohi-
bido comerciar con los iconos.  

Éstos se basan en la «espiritualidad de la luz», según la cual, 
todos emitimos luz espiritual dependiendo de nuestro grado de 



Cómo estar en contacto con Dios 

56 

santidad. La principal referencia bíblica de esta espiritualidad es el 
pasaje de la Transfiguración. En él, Jesús sube con tres discípulos a un 
monte para orar. Y allí, cuando estaban orando, Jesús se transfiguró, 
es decir, transformó en luz física su luz espiritual: por eso resplande-
cían tanto sus vestiduras69.  

Eso es lo que tratan de representar los monjes ortodoxos en los 
iconos. Cuando los contemplamos con fe, podemos captar la luz es-
piritual del personaje que en ellos está representado. Esta espirituali-
dad obliga a que los iconos se hagan siguiendo unas pautas muy pre-
cisas. Las figuras no tienen sombras y el fondo es dorado para mostrar 
físicamente la luz espiritual. Sólo un monje de probada virtud puede 
pintar iconos. Y este monje ha de hacer «ayuno visual», evitando ver 
imágenes que ensucien su interior y puedan contaminar lo que él 
pinte. 

Hay en la Iglesia una forma muy especial de contemplar la luz 
espiritual de Dios: la exposición del Santísimo. Los bellos expositores 
que se usan para ello tratan de mostrar simbólicamente la naturaleza 
divina del Cuerpo de Cristo. Por eso tienen generalmente forma de 
sol, con largos rayos que parecen salir del Cuerpo de Cristo, para que 
la persona que los contempla pueda imaginar la luz divina que él 
emite.  

Pocas cosas hay más espectaculares en la Iglesia que las proce-
siones del Corpus. Suelen emplearse para ello grandes y bellos expo-
sitores que son llevados en andas por las calles más céntricas de la 
ciudad, acompañados por largas filas de sacerdotes y laicos. Es una 
exaltación de arte y belleza que ayuda a los creyentes a contemplar 
físicamente a Cristo que se hace presente en la Eucaristía. 

Pero también podemos tener experiencia de Dios contem-
plando obras de arte tan sencillas como las estampitas. Eso es lo que 
hacía santa Teresa de Lisieux cuando era niña. Así se lo cuenta a la 
Madre Inés de Jesús, en su Historia de un alma: 

«No te he hablado por mi amor por las estampas y a la lectura... 
Y sin embargo, a las preciosas estampas que tú [Madre Inés], 
me dabas como premio, debo una de las más dulces alegrías y 

 
69 Cf. Lc 9,28-36. 



Modos y ámbitos de oración 

 

57 

de las más fuertes impresiones que me han incitado a la práctica 
de la virtud... Me pasaba las horas muertas mirándolas»70. 

Hablando de la contemplación artística, también es necesario 
mencionar la música religiosa. Ésta nos ayuda a orar. Por eso las mon-
jas y los monjes rezan cantando el Oficio Divino y tienen muchos can-
tos en la Eucaristía. Se dice que san Agustín de Hipona afirmaba que 
quien ora cantando, ora dos veces. Y así es, por muy mal afinados que 
puedan estar nuestro oído musical o nuestra voz. Porque la belleza 
de la música nos impulsa a elevar nuestra alma a Dios. Además, 
cuando cantamos a coro, eso nos ayuda a unir fraternalmente nuestro 
corazón y nuestra alma hacia nuestro Amado71. Así se lo dice san 
Agustín a su querido Dios: 

«¡Cuánto lloré también oyendo los himnos y cánticos que para 
alabanza vuestra se cantaban en la iglesia, cuyo suave acento 
me conmovía fuertemente y estimulaba mi devoción y ternura! 
Aquellas voces se insinuaban por mis oídos y llevaban hasta mi 
corazón vuestras verdades, que causaban en mí tan fervorosos 
afectos de piedad, que me hacían derramar copiosas lágrimas, 
con las cuales me hallaba bien y contento»72. 

Debemos tener en cuenta que, asimismo, podemos contemplar 
a Dios haciendo arte. En efecto, cuando el artista realiza su obra mo-
vido por su fe y devoción, siente cómo –de algún modo– Dios se hace 
presente en su corazón. De ahí que Fra Angelico llorara cuando pin-
taba el rostro sufriente de Cristo crucificado o flagelado. 

Bueno, pues este buen fraile fue beatificado por el Papa san Pa-
blo VI por su ejemplo de vida y la gran labor predicadora que él desa-
rrolló con sus pinturas. Éstas han quedado como hermosas homilías 
para la posteridad. El arte religioso es una magnífica ayuda para co-
nocer y amar a Dios. Nos anima y estimula a abrir nuestro corazón 
para orar a nuestro Creador y Salvador.  

  

 
70 m.A, 31vº. 
71 Cf. Hch 4,32; Regla de san Agustín, n. 3. 
72 Confesiones 9, 6, 14. 



Cómo estar en contacto con Dios 

58 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

59 

13. LA ORACIÓN SENSITIVA 

La mujer hemorroísa y los cinco sentidos 

 

Hay personas que, si bien no conectan bien con Dios por medio 
de la meditación ni con el rezo de oraciones, sin embargo, tienen una 
gran capacidad para hacerlo con sus sentidos. Es la llamada «oración 
sensitiva». Los Evangelios nos hablan de ella en el pasaje de la mujer 
hemorroísa73.  

Vamos a recordarlo. Jesús estaba en la orilla del lago y lo rodeó 
mucha gente que le apretujaba. Entre toda esa muchedumbre, había 
una pobre mujer que tenía hemorragias desde hacía años. Deseando 
ser sanada por Jesús, se deslizó entre la gente y, alargando el brazo, 
logró tocarle la orla del manto. Entonces quedó inmediatamente cu-
rada. Al instante, Jesús preguntó quién le había tocado, lo cual dejó a 
todos sorprendidos porque la multitud le estaba apretujando.  

Al narrar esta escena, los evangelistas nos dicen que la mujer se 
limitó a tocar a Jesús, el cual sintió como si una fuerza saliera de Él. 
En ese momento, entre ambos hubo una relación puramente sensi-
tiva. En efecto, podemos relacionarnos con Dios con nuestros senti-
dos.  

La Eucaristía es una celebración especialmente pensada para 
ello: escuchamos la Palabra de Dios y los cantos litúrgicos, contem-
plamos los ritos celebrativos, olemos el suave aroma del incienso y de 
las velas, tocamos a los otros asistentes al darnos la paz y degustamos 
física ‒y sobre todo espiritualmente‒ el Cuerpo de Cristo en la Comu-
nión. 

Hay también una forma de devoción popular donde los senti-
dos tienen un papel fundamental: las procesiones. Por ejemplo, pode-
mos ver pasar a la Virgen entronizada en un bellísimo paso que es 
llevado grácilmente por costaleros, mientras olemos el aroma de las 
velas y escuchamos la música de la banda. Además, hay algunos que 
se acercan a tocar el paso. Esta expresividad tan sensitiva es lo que 

 
73 Cf. Mc 5,21-34. 



Cómo estar en contacto con Dios 

60 

hace que las procesiones sean queridas por la gente, mucha de la cual 
no es consciente de que, con los sentidos, Dios le habla al corazón. 

Pensemos también en los costaleros que llevan los pasos de las 
procesiones. Para muchos de ellos se trata de un intenso ejercicio es-
piritual ‒y físico, claro‒. Metidos debajo del paso, formando un grupo 
compacto que se mueve al unísono, soportando un peso enorme, 
guardando silencio, concentrados solamente en mover el paso, sien-
ten que comparten con Jesús el peso de su Cruz y los sufrimientos de 
su Pasión. Algo parecido podemos decir de los nazarenos que, con 
devoción, acompañan a los pasos. Algunos de ellos quizás se aburran 
con las homilías de la Misa y no experimenten apenas nada cuando 
están ante el sagrario, pero ahí, en la procesión, se sienten llenos de 
Dios. 

Ya hemos hablado anteriormente de la contemplación con la 
vista y con el oído. También podemos contemplar a Dios con el gusto. 
Así lo dice un salmo: «Gustad y vez qué bueno es el Señor»74. En la mul-
tiplicación de los panes y los peces Jesús intentó mostrar qué es el 
Reino de Dios y lo hizo mediante un banquete, es decir, comiendo75. 

Dicen los psicólogos que el olfato es el sentido que mejor co-
necta con nuestro inconsciente. Eso lo saben bien los comerciantes, 
sobre todo los pasteleros, que nos estimulan a comprar pasteles atraí-
dos por su olor. Algo parecido pasa cuando entramos en una iglesia 
que huele a incienso. Muchos, inconscientemente, conectamos con 
Dios. El agradable olor a incienso en la liturgia nos ayuda a ubicarnos 
interiormente ante el misterio sagrado. 

El tacto es el sentido que mejor nos permite transmitir y percibir 
el amor. En algunas iglesias hay un crucifijo cerca de la puerta para 
que los feligreses puedan entrar a tocar o besar los pies del Señor. Al 
hacerlo, muchos sienten que, de algún modo, están tocando y be-
sando al mismo Jesús. Y sienten que Él les transmite su amor. Es un 
modo de orar muy intenso y profundo, aunque a veces no se diga ni 
se piense nada. 

Recordemos el pasaje de santa María Magdalena con Jesús re-
sucitado en el huerto. En cuanto Él la llama por su nombre, ella le 

 
74 Sal 34,8. 
75 Cf. Mt 14,13-21. 



Modos y ámbitos de oración 

 

61 

reconoce y, automáticamente, le abraza para expresarle su amor76. Di-
cen los biblistas que esta reacción espontánea de la Magdalena mues-
tra que Jesús tocaba y se dejaba tocar para expresar su cariño. De he-
cho, en algunas curaciones Jesús toca al enfermo, expresando así un 
amor tan intenso ‒y divino‒ que aquella persona quedaba curada77. 

La mujer hemorroísa tocó a Jesús con mucha fe y mucho amor, 
y Él le correspondió sanándola. Nuestros sentidos son muy impor-
tantes para orar. Son ventanas por las que Dios puede entrar en nues-
tra alma.  

  

 
76 Cf. Jn 20,16-17. 
77 Cf. Mc 1,41; 8,23. 



Cómo estar en contacto con Dios 

62 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

63 

14. LA ORACIÓN CON EL CUERPO 

Santo Domingo de Guzmán y sus modos de orar con el cuerpo 

 

Cuando a principios del siglo XIII santo Domingo fundó la Or-
den de Predicadores, se preocupó mucho de que sus hermanas y her-
manos orasen privadamente a Dios con total libertad. Por ello, no 
hizo ninguna indicación ni recomendación al respecto. Él quería que 
cada uno se dejase llevar por el Espíritu Santo y no por unas normas 
rígidas. Esto explica que este santo no mostrase públicamente su es-
pecial forma de rezar, pues no quería que acabase influyendo en na-
die. Pero el hecho es que algunos le espiaron y pusieron por escrito lo 
que vieron. Se trata de los Nueve modos de orar78, escrito hacia 1280 por 
un autor anónimo. 

En esta obra aparecen algunos de los muchos gestos y movi-
mientos físicos que santo Domingo hacía por las noches delante de 
una imagen de Cristo o de algún santo, en una capilla, a la luz de una 
vela. Esta particular forma de rezar la aprendió de joven, cuando era 
canónigo regular en El Burgo de Osma, pues es así como lo hacían 
aquellos religiosos después del rezo de Completas. Se trata de un 
modo de orar muy propio de la espiritualidad románica.  

En aquellos tiempos, las personas esperaban que Dios se comu-
nicara con ellas por medio de la naturaleza. Así, por ejemplo, si caían 
buenas lluvias, se consideraba que Dios estaba dando un premio. 
Pero si había heladas tardías, se trataba de un castigo. Pues bien, del 
mismo modo, aquella gente se comunicaba con Dios por medio de su 
propia naturaleza, es decir, con su cuerpo, por eso era normal que se 
gesticulase corporalmente al rezar. 

Con sus gestos corporales, santo Domingo mostraba a Dios sus 
sentimientos de humillación, agradecimiento, gozo, súplica o arre-
pentimiento. Y eso lo hacía con toda su persona, en total armonía, de 
tal forma que lo que sentía en su corazón, lo pensaba con la razón y 
lo expresaba hablando con la boca y moviendo su cuerpo. Esto es muy 

 
78https://www.dominicos.org/quienes-somos/santo-domingo-de-guz-
man/modos-orar/ 

https://www.dominicos.org/quienes-somos/santo-domingo-de-guzman/modos-orar/
https://www.dominicos.org/quienes-somos/santo-domingo-de-guzman/modos-orar/


Cómo estar en contacto con Dios 

64 

importante, porque oramos más intensamente cuando toda nuestra 
persona participa en ello. A todos nos pasa a veces el estar rezando 
mientras se tiene la cabeza distraída en otra cosa. Cuando eso ocurre, 
el cuerpo también desconecta.  

Es decir, un buen indicador de que oramos con toda nuestra 
persona es que sintamos que nuestro cuerpo interviene de algún 
modo. No es necesario que hagamos gestos o movimientos, pero sí 
que participemos corporalmente de lo que oramos. Por ejemplo, si 
estamos suplicando, lo normal es que el cuerpo se tense un poco. Y si 
estamos alabando a Dios, podemos sentir que nuestro pecho quiere 
elevarse hacia Él. De este modo rezamos en armonía. Toda nuestra 
persona se expresa unísonamente a su Creador. Es una oración en 
verdad, porque sentimos de verdad lo que le estamos diciendo a Dios. 

En los Evangelios aparecen varios personajes expresándose 
ante Jesús con gestos corporales. Recordemos de nuevo a María Mag-
dalena mostrando su amor con un abrazo79 o pensemos en el leproso 
samaritano que, postrado, le agradece a Jesús su curación80. En la pa-
rábola de los dos que van a orar al templo81, Jesús nos dice que el 
soberbio fariseo estaba erguido, mientras que el humilde publicano 
se daba golpes en el pecho, gesto que hacemos en el acto penitencial 
del inicio de la Misa. 

Hay un curioso pasaje en el Antiguo Testamento a cerca de la 
oración con el cuerpo: se trata de la batalla del pueblo de Israel contra 
los amalecitas en el desierto82. Se nos dice que Moisés subió a un 
monte a orar para que vencieran los israelitas. Cuando tenía los bra-
zos alzados, iba venciendo Israel, pero cuando se cansaba y los ba-
jaba, prevalecían los amalecitas. Por eso, dos personas tuvieron que 
sostenerle los brazos en alto. Gracias a ello los israelitas ganaron la 
batalla. 

En el Nuevo Testamento, el pasaje de la Visitación nos muestra 
un simpático detalle. Nos cuenta san Lucas que María, después de la 
Anunciación, decidió viajar a Judea para acompañar a su prima Isabel 
en sus últimos meses de embarazo. Pues bien, según entró María a la 

 
79 Cf. Jn 20,16-17. 
80 Cf. Lc 17,16. 
81 Cf. Lc 18,9-14. 
82 Cf. Ex 17,8-16. 



Modos y ámbitos de oración 

 

65 

casa de sus parientes, san Juan Bautista saltó de gozo en el vientre de 
Isabel ante la presencia del Hijo de Dios, que estaba en el vientre de 
María83. Ahondando en esta experiencia, hay bellas representaciones 
artísticas en las que se nos muestra a Jesús y a san Juan dentro de los 
vientres de sus madres saludándose alegremente con las manos. 

En efecto, el cuerpo nos ayuda a relacionarnos con Dios. Son 
muchos los sentimientos y pensamientos que santo Domingo expre-
saba a su Amado con gestos y movimientos. Al orar con el cuerpo, lo 
hacía con toda su persona. Gracias a eso se relacionaba con Dios ar-
mónicamente, en verdad.  

 
83 Cf. Lc 1,41. 



Cómo estar en contacto con Dios 

66 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

67 

15. LAS PEREGRINACIONES 

El peregrino san Pablo de Tarso 

 

Son muchos los santos que destacaron por haber recorrido 
grandes distancias. Recordemos los tres largos viajes apostólicos que 
san Pablo hizo enviado por su comunidad de Antioquía. Siempre fue 
acompañado por otros misioneros. En el primer viaje predicó en la 
isla de Chipre y después en lo que actualmente es Turquía. En el se-
gundo, tras estar un tiempo en Turquía, el Espíritu Santo le forzó a 
cruzar el mar Egeo para evangelizar en Grecia. Y en el tercer viaje, 
tras predicar en Turquía y en Grecia, fue a Jerusalén. Después fue de-
nunciado y llevado a Roma para ser juzgado por el César.  

Tenemos también a tres grandes fundadores y peregrinos: san 
Francisco, santo Domingo y san Ignacio. Estos tres santos peregrina-
ron a Roma. San Ignacio y san Francisco también lo hicieron a Tierra 
Santa. Y parece que éste último llegó a Santiago de Compostela. Pero, 
sobre todo, los tres caminaron por motivos apostólicos: para predicar 
o para fundar comunidades en muy diversos lugares. 

Antes, en la Alta Edad Media, destacaron las peregrinaciones 
apostólicas de los monjes celtas de Irlanda y Escocia. De hecho, ellos 
hicieron un papel muy importante en la evangelización de Europa 
central. San Columbano de Bangor ‒o «el Joven»‒ (ca. 550-615), te-
niendo unos 50 años de edad, partió de su monasterio irlandés con 
un grupo de hermanos y se dedicó a fundar monasterios en lo que 
actualmente son Francia, Alemania, Austria y el norte de Italia, donde 
murió con unos 65 años. Entre los monjes celtas, la peregrinación no 
sólo era una actividad misionera, también era un duro ejercicio ascé-
tico que ellos acometían valientemente para unirse más a Dios. Mu-
chos de ellos murieron en el camino, ya fuese asaltados por bandidos, 
comidos por lobos o martirizados por tribus paganas.  

En efecto, éste es otro elemento espiritual de las peregrinacio-
nes: el sentirse desprotegido, a expensas de la ayuda de Dios. Cuando 
viajamos, no sabemos qué nos puede pasar. Podemos perder un en-
lace aéreo, nos pueden robar la documentación o podemos enfermar. 
Por eso, cuando se viaja, sobre todo en largos periplos misioneros, 



Cómo estar en contacto con Dios 

68 

hay que ponerse en manos de Dios. Y eso es muy bueno, porque nos 
ayuda a darnos cuenta de que sin Él no somos nada.  

Es, en el fondo, un «vaciamiento». Cuando hacemos una larga 
peregrinación es necesario llevar sólo lo imprescindible. Se trata de 
una experiencia de desprendimiento físico y espiritual. No sólo debe-
mos limitarnos a llevar lo que cabe en una pequeña mochila, también 
debemos desprendernos de muchos caprichos, manías y malas cos-
tumbres. Y eso nos ayuda mucho a abrirnos a Dios y a la gente. Eso 
nos hace mejores personas y buenos orantes. 

Ciertamente, todo viaje es una invitación a la oración. Mientras 
viajamos, podemos tener experiencia de Dios contemplando el 
mundo que Él ha creado, teniendo interesantes conversaciones con 
otras personas o leyendo algún libro durante un largo trayecto en 
avión. El desplazamiento físico nos incita a desplazarnos espiritual-
mente hacia Dios. Todo viaje puede convertirse en una peregrinación 
si éste nos ayuda a ser mejores cristianos y a unirnos más a Dios. 

Mucha gente aprovecha los rutinarios desplazamientos a su lu-
gar de trabajo para orar, ya sea, por ejemplo, rezando el Rosario, ha-
ciendo Lectio Divina o intercediendo por su familia y sus amigos. 
Gracias a ello, esta gente llega preparada para afrontar una nueva jor-
nada laboral con el corazón lleno de Dios, dispuesta a trabajar mucho, 
siendo amable con todos y sacrificándose por el bien común. 

Las peregrinaciones por antonomasia son las que se realizan a 
santuarios. Desde hace varias décadas ha vuelto a ponerse de moda 
peregrinar a Santiago de Compostela. La mayoría lo hacen con autén-
ticos motivos religiosos. Pero son cada vez más los que peregrinan 
como meros turistas. Entre éstos, son muchos los que reconocen que 
el Camino de Santiago les cambió interiormente. Salieron como turis-
tas buscando cultura y paisajes, y llegaron como «hombres nuevos»84, 
porque a quien encontraron fue a Dios, y se convirtieron.  

Es curioso, al peregrinar a un santuario uno piensa que tendrá 
una fuerte experiencia de Dios al llegar a la meta, pero, en realidad, 
esa experiencia se tiene durante el camino, porque Dios se hace pre-
sente en los diversos e impredecibles avatares de cada jornada. Es ahí 

 
84 Cf. Col 3,9-11. 



Modos y ámbitos de oración 

 

69 

donde se va forjando y afianzando nuestra unión con Dios. Al llegar 
a la meta y entrar en el santuario nos damos cuenta de que hemos 
cambiado y mejorado. Y eso nos mueve a dar gracias a Dios.  

Recordemos a aquellos dos discípulos que, muy tristes, camina-
ban de regreso a Emaús, el tercer día tras la crucifixión de su Maestro. 
Yendo de camino, iban dialogando sobre todo lo acontecido. Y enton-
ces Jesús resucitado se puso a caminar junto a ellos y, haciéndoles 
meditar lo que las Sagradas Escrituras decían sobre Él, les hizo ver el 
sentido de su muerte en la Cruz. Aunque no sabían que era Jesús –
pues no lograban reconocerle–, sus corazones ardían de amor por Él. 
Fue al llegar a su casa, cuando Él les hizo ver quién era, pues ellos 
reconocieron su gesto de bendecir y partir el pan al comienzo de la 
cena. Y, entonces, Él desapareció. Inmediatamente ellos regresaron 
corriendo a Jerusalén para anunciar la buena noticia de la resurrec-
ción del Señor85. 

El apóstol san Pablo predicó el Evangelio, fundó comunidades 
y extendió el Reino de Dios siendo un humilde peregrino. En sus via-
jes se fue uniendo cada vez más a Jesucristo y sintió cómo Él le con-
ducía hacia la entrega total, para alcanzar así la vida eterna. Esa es la 
meta final de nuestra peregrinación en esta vida terrena. 

  

 
85 Cf. Lc 24,16-35. 



Cómo estar en contacto con Dios 

70 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

71 

16. LA ORACIÓN IMAGINATIVA 

La imaginación de santa Teresa de Jesús 

 

Parece que a santa Teresa (1515-1582) a veces le costaba concen-
trarse y permanecer atenta en la oración. En ocasiones, la imaginación 
le atormentaba y le dificultaba su trato con Dios86. Esta dificultad no 
sólo se le presentaba cuando hacía Lectio Divina o rezaba en el coro. 
La imaginación también le creaba algunos problemas cuando hacía 
recogimiento y estaba centrada en unirse místicamente con su 
Amado87.  

Obviamente, nuestra santa no se resignó a ello, sino que buscó 
tácticas para superar esta dificultad. Por una parte, empezó a tratar a 
la imaginación como lo que es: «la loca de la casa», y decidió no ha-
cerle caso, a sabiendas de que, si bien las distracciones hacen más cos-
tosa la oración, no la impiden. Nos dice ella:  

«El postrer remedio que he hallado, a cabo de haverme fatigado 
hartos años, es lo que dije en la oración de quietud: que no se 
haga caso de ella más que de un loco, sino dejarla con su tema, 
que sólo Dios se la puede quitar; y en fin, aquí por esclava 
queda. Hémoslo de sufrir con paciencia»88. 

Pero también desarrolló otras estrategias. En ciertas ocasiones, 
cuando estaba acosada por un pensamiento, lo que hacía era ponerse 
a leer. Así lo dice: «…muchas veces, en abriendo el libro, no era me-
nester más»89. En otros momentos, recurría a contemplar la natura-
leza:  

«Aprovéchame a mí también ver campo u agua, flores; en estas 
cosas hallava yo memoria del Criador, digo que me desperta-
van y recogían y servían de libro, y en mi ingratitud y peca-
dos»90. 

 
86 Cf. Vida 4,8. 
87 Cf. Cuartas Moradas 1,13. 
88 Vida 17,7. 
89 Vida, 4,9. 
90 Vida 9,5. 



Cómo estar en contacto con Dios 

72 

Hay un refrán que dice: «Si no puedes con tu enemigo, únete a 
él». Eso es lo que a veces hacía santa Teresa con la imaginación, pues 
la empleaba para orar, representando en su interior la imagen del Se-
ñor. Dice así: «Procurava lo más que podía traer a Jesucristo, nuestro 
Bien y Señor, dentro de mí presente»91. Sobre todo le gustaba imagi-
nar escenas bíblicas en las que ella sentía que su Amado necesitaba su 
ayuda y consuelo92. A veces ella imaginaba ser un personaje bíblico, 
como Pedro, Pablo o María Magdalena93. Nos dice lo siguiente: «¡Oh, 
qué de veces me acuerdo del agua viva que dijo el Señor a la Samari-
tana!»94. También contemplaba interiormente el misterio de la Resu-
rrección, buscando que su Amado la transformase en lo más pro-
fundo de su alma95. 

En efecto, hay personas con una gran imaginación. Si se limitan 
a luchar contra ella, quizás nunca lleguen a vencerla totalmente. Por 
eso, una buena estrategia es emplearla para orar, como hacía santa 
Teresa, imaginando escenas que nos ayuden a relacionarnos con Dios.  

Ya hemos comentado anteriormente que, a la hora de meditar 
escenas bíblicas, san Ignacio de Loyola (1491-1556) nos recomienda 
imaginarnos dentro de la escena interactuando con Jesús y los otros 
personajes. Pensemos: ¿qué haríamos?, ¿qué diríamos? ¿qué sentiría-
mos? Cuando hacemos este ejercicio espiritual a conciencia, siendo 
sinceros con nosotros mismos y con Dios, reconociendo nuestras pro-
pias debilidades y miedos, entonces, además de orar, descubrimos 
aspectos o cualidades de nuestra persona que no conocíamos. Y eso 
nos ayuda a mejorar. 

También puede ser útil la imaginación en el sacramento de la 
Eucaristía. En el momento de la consagración, la Iglesia conmemora 
la Última Cena. Algunas personas, para vivir más profundamente 
este sacramento, se imaginan junto a Jesús en el cenáculo cuando el 
sacerdote está pronunciando las palabras de la consagración. De he-
cho, en la Eucaristía el sacerdote actúa en representación de Cristo. Y 
la comunidad presente revive esa experiencia. 

 
91 Vida 4,8. 
92 Cf. Vida 9,4. 
93 Cf. Vida 9,2. 
94 Vida 30,19; Cf. Jn 4,10-14. 
95 Cf. Vida 30,19. 



Modos y ámbitos de oración 

 

73 

No sabemos si a santo Tomás de Aquino le molestaba la imagi-
nación cuando oraba, pero le restó importancia. Según él, hay que te-
ner en cuenta que la debilidad humana hace que el alma del orante 
no pueda estar largo tiempo en las alturas espirituales, ya que, antes 
o después, comienza a divagar. Por eso, cuando el orante se distrae 
por un simple despiste, no se pierde el fruto de la oración. Pero otra 
cosa es distraerse a propósito, lo cual es una falta de respeto a Dios96. 

Bueno, pues santa Teresa, sabiendo orientar bien su imagina-
ción, alcanzó la más alta cota de unión mística con Dios: el matrimo-
nio espiritual. Y es importante saberlo, porque la imaginación es una 
de las principales dificultades que la gente encuentra a la hora de ha-
cer oración, al no poder silenciarla. En ese caso, quizás no haga falta 
hacerlo, sino más bien usarla correctamente para orar. 

  

 
96 Cf. STh II-II, q. 83, a. 13 ad 2 y 3. 



Cómo estar en contacto con Dios 

74 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

75 

17. LA ORACIÓN ASCÉTICA 

Las cinco llagas de san Francisco de Asís 

 

El fundador de los Hermanos Menores (los franciscanos) es 
quien mejor nos muestra la transición que se produjo en las últimas 
décadas del siglo XII y las primeras del siglo XIII, del culto a Cristo 
Pantocrátor (o Todopoderoso) al culto a Cristo crucificado. Es decir, 
se pasó de adorar al Jesús resucitado del Apocalipsis a imitar al Jesús 
crucificado de los Evangelios. 

En efecto, desde finales del siglo IV y durante ocho siglos, la 
Iglesia difundió la imagen de Cristo Pantocrátor ‒muy espectacular y 
divino‒ que, sentado en su trono celestial, gobierna el universo ro-
deado de los santos que le cantan alabanzas sin cesar. Y así se le re-
presentaba pictóricamente en el ábside de las iglesias, encima del al-
tar mayor, de tal forma que aquellos templos simbolizaban la Jerusa-
lén celestial que relata san Juan en el capítulo cuarto del Apocalipsis. 
El culmen de esta espiritualidad se alcanzó con el Románico, en los 
siglos XI y XII.  

Pero todo esto comenzó a cambiar en el siglo XII con las cruza-
das, pues cuando regresaban de Tierra Santa los que allí habían ido a 
luchar o a peregrinar, hablaban de los lugares donde Jesús, humilde-
mente, había nacido, predicado, muerto y resucitado. Es decir, habla-
ban del Dios hecho hombre de los Evangelios, lo cual llenaba de de-
voción a la gente. Eso hizo que varios predicadores del norte de Fran-
cia ‒con el monje cisterciense san Bernardo de Claraval (1090-1153) a 
la cabeza‒ comenzaran a predicar esta imagen de Jesús humano ‒y 
divino‒ y, así, fue naciendo la nueva espiritualidad gótica.  

Con la imagen de la Virgen pasó algo similar. De dar culto a 
María Theotokos (o Madre de Dios), que era mostrada sentada con su 
Hijo en un trono, se pasó a tener devoción a Nuestra Señora, es decir, 
a nuestra Madre, que se muestra tierna y cariñosa con su Hijo y con 
nosotros. Este título de «Nuestra Señora» fue creado por san Ber-
nardo. 



Cómo estar en contacto con Dios 

76 

Como decíamos, san Francisco (ca. 1181-1226) vivió todo esto y 
quedó plasmado en su espiritualidad. El Cántico de las criaturas es una 
clara reminiscencia románica. En él, san Francisco alaba a Cristo sen-
tado en el trono celestial gobernando al hermano sol, la hermana luna 
y al resto de la creación. Sin embargo, las «cinco llagas» que recibió 
de Dios en el monte Alverna en 1224 son un elemento claramente gó-
tico. La espiritualidad de las cinco llagas ‒unida a la de Cristo cruci-
ficado‒ tuvo mucho éxito. De hecho, se difundió a lo largo del siglo 
XIII y, en buena medida, ha perdurado durante ocho siglos. 

¿Y en qué consiste esta espiritualidad?: en adherirnos íntima-
mente a la Pasión de Cristo. Así como Él, por amor, se sacrificó por el 
bien de toda la humanidad muriendo en la Cruz, nosotros seguimos 
el camino de la Cruz sacrificándonos por el bien común. Y así como 
Jesús después resucitó, nosotros vamos madurando interiormente y 
uniéndonos cada vez más a Él. Y, junto a Él, vamos siendo cada vez 
más caritativos.  

Pues bien, a algunos que han llegado a la total identificación con 
la Pasión de Cristo, Dios les ha dado las cinco llagas ‒una en cada pie 
y en cada mano, y otra en el costado‒, como pasó con san Francisco. 
En ciertos casos esas llagas son invisibles, de tal forma que sólo las 
sienten las personas que las han recibido. Así pasó, por ejemplo, con 
santa Catalina de Siena (1347-1380). Ella difundió mucho esta espiri-
tualidad, y lo hizo animando a la gente a «bañarse en la sangre de 
Cristo», es decir, a sufrir y sacrificarse por los demás, sumergiéndose 
así en el infinito amor que Cristo dio por todos nosotros en la Cruz. 

Es bien sabido que la identificación con Jesús crucificado tam-
bién puede hacerse por medio de la penitencia. Esto ha sido muy nor-
mal hasta hace unos años. En tiempos de santa Catalina, muchos cris-
tianos no sólo trataban de asumir interiormente los sufrimientos que 
les deparaba la vida cotidiana, sino que, además, practicaban ayunos 
y vigilias, se vestían con ropa interior muy áspera, usaban cilicios o 
se daban disciplinas con cuerdas, cintas de cuero o cadenas. Aquella 
ascesis ayudaba a esas personas a ganar autodominio, lo cual es muy 
necesario para poder tener experiencia mística del Amado. Pero hubo 
exageraciones. Por ejemplo, algunas monjas, al enfermar, pedían a su 
superiora que no las sanasen porque querían aprovechar ese sufri-
miento para unirse a su Esposo en la Cruz. 



Modos y ámbitos de oración 

 

77 

Lo cierto es que todos tenemos que afrontar en nuestra vida co-
tidiana el sufrimiento. Lo queramos o no, todos debemos padecer o 
hacer cosas que no nos gustan. Somos libres para limitarnos a sufrir 
amargamente lo negativo de la vida o podemos afrontarlo de tal ma-
nera que nos ayude a mejorar interiormente y a unirnos a Dios.  

Los cristianos estamos llamados a seguir el camino de la Cruz, 
sacrificándonos por el bien común. Al perder nuestra comodidad, 
nuestro placer o nuestro descanso por hacer el bien a los demás, en 
ese momento nos estamos uniendo a Cristo en la Cruz y maduramos 
interiormente junto a Él. A eso se refería Jesús cuando decía: «El que 
pierda su vida por mí, la encontrará»97. 

El hermano Rafael Arnaiz (1911-1938) fue canonizado en 2009 
por el Papa Benedicto XVI. Ingresó con 23 años en un monasterio tra-
pense (o cisterciense), dejando sin acabar la carrera de Arquitectura y 
contrayendo poco después una grave diabetes que le hizo sufrir enor-
memente y por la cual murió con 27 años. Pocos monjes ha habido 
más felices que él. Pero su felicidad no brotaba del bienestar físico, 
sino de su profunda experiencia de la Cruz. El 7 de marzo de 1938 
escribía esto:  

«Mi vocación es sufrir, sufrir en silencio por el mundo entero; 
inmolarme junto a Jesús por los pecados de mis hermanos, los 
sacerdotes, los misioneros, por las necesidades de la Iglesia, por 
los pecados del mundo, las necesidades de mi familia, a la (que) 
quiero ver, no en la abundancia de la tierra, sino muy cerca de 
Dios. 

¡Ah!, si el mundo supiera lo que es mi vocación en la Trapa... Si 
supieran ver la Cruz detrás de una pacífica sonrisa; si supieran 
ver las enormes luchas detrás de la paz conventual... Pero no, 
eso no deben verlo... Sólo Dios. Bien está así». 

Son muchos los que han alcanzado la plena felicidad interior 
sacrificándose por el bien de todos. Así, san Francisco, con su pobreza 
y fraternidad, se identificó totalmente con el camino de la Cruz y nos 
mostró que el sufrimiento puede ayudarnos a relacionarnos íntima-
mente con Dios. 

 
97 Mt 10,39. 



Cómo estar en contacto con Dios 

78 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

79 

18. LA ORACIÓN VOCAL 

Jesús nos enseña el Padrenuestro 

 

La oración más sencilla es la oración vocal. Consiste simple-
mente en recitar oraciones. Es válida para todo tipo de personas, ya 
sean principiantes o maestros espirituales. Y se puede practicar en 
muchos momentos del día, porque tampoco es necesaria una concen-
tración grande y continua.  

Cuando los discípulos le preguntaron a Jesús qué debían rezar, 
Él les enseñó el Padrenuestro, una oración cuya primera parte está 
referida a Dios y la segunda al ser humano. En ella nos dirigimos a 
Dios como «Padre» y a Él le pedimos que se haga su voluntad y que 
nos ayude a actuar en consecuencia, libremente, no movidos por los 
malos sentimientos o las tentaciones98. 

Obviamente, cuando decimos que Dios es nuestro «Padre», 
también podemos decir que es nuestra «Madre», pues Él no tiene gé-
nero, no es un Ser masculino ni un Ser femenino. Es Alguien que, 
como un Padre o una Madre, nos ha creado, nos cuida, nos da libertad 
y desea lo mejor para nosotros.  

Ciertamente, es muy importante poder asegurarnos de que es-
tamos orando realmente a Dios y no a un ser imaginario creado por 
nosotros mismos. Es decir, a una especie de «hada madrina» o a un 
«amigo invisible». Porque esto puede ocurrir sin darnos cuenta, pues 
es muy fácil manipular y adaptar la imagen de Dios a nuestros capri-
chos y deseos.  

Por ello, sea cual sea el modo de orar que vayamos a practicar, 
es recomendable prepararse antes de hacer oración. En la Doctrina es-
piritual, fray Luis de Granada nos recomienda pensar en quién es el 
Interlocutor a quien vamos a orar. Este autor nos invita a pensar en 
las cualidades de Dios y con qué virtudes y afectos le vamos a corres-
ponder. Eso nos ayudará a orar correctamente99. 

 
98 Cf. Mt 6,9-13. 
99 LUIS DE GRANADA, Obras completas (A. Huerga, ed.) (52 vols.), Fundación Uni-
versitaria Española, Madrid 1994-2007, tomo XIV, pp. 139-140. 



Cómo estar en contacto con Dios 

80 

Pues bien, recitar vocalmente una oración o un salmo nos puede 
ser de gran ayuda para relacionarnos realmente con Dios en nuestra 
oración. En efecto, según santa Teresa de Jesús, si hacemos bien la 
oración vocal, ésta puede movernos a tener un íntimo diálogo con 
Dios. Así lo dice ella:  

«Porque a cuanto yo puedo entender, la puerta para entrar en 
este castillo es la oración y consideración; no digo más mental 
que vocal, que como sea oración ha de ser con consideración. 
Porque la que no advierte con quien habla y lo que pide y quien 
es quien pide a quien, no la llamo yo oración, aunque mucho 
menee los labios»100.  

En relación con esto, pensemos de nuevo en esta advertencia 
que Jesús hace a sus discípulos: «Cuando oréis, no habléis mucho, como 
hacen los paganos: ellos creen que por mucho hablar serán escuchados»101. 
Podemos caer en este error cuando oramos por puro cumplimiento y 
hacemos de la oración un mero ejercicio ascético. Cuando hacemos 
eso, en el fondo estamos diciendo a Dios: «No me apetece hablarte, 
pero me voy a sacrificar y lo voy a hacer». Esto es un error y una falta 
de respeto hacia Dios. Además, lo que hacemos por puro cumpli-
miento, lo acabamos aborreciendo. 

Recordemos aquel pasaje de los Evangelios en el que los fari-
seos le echan en cara a Jesús que sus discípulos no ayunan y Él les 
contesta que, mientras están con el novio, los invitados de la boda no 
deben ayunar. Después ya habrá tiempo de hacerlo102. Bueno, pues 
cuando oramos, estamos con el Novio, que es Jesús. No tiene sentido 
enfocar la oración como un ejercicio ascético que uno hace para sufrir. 
Hay muchos momentos en la vida para hacer ascesis. Pero hay que 
evitarla cuando se está con Jesús. La oración ha de ser, sobre todo, un 
ejercicio místico, en el que uno abre su corazón para gozar con Dios.  

Ciertamente, hay momentos en los que lo pasamos mal orando, 
ya sea, por ejemplo, porque hemos tenido un mal día o porque nos 
duele la cabeza o porque hace mucho calor en la capilla. Y ahí toca 

 
100 Primera Morada 1,7 
101 Mt 6,7. 
102 Cf. Lc 5,33-35. 



Modos y ámbitos de oración 

 

81 

aguantar y seguir orando. Pero no hay que forzar esas situaciones, 
todo lo contrario.  

La oración vocal debe ayudarnos a tener una experiencia mís-
tica, no ascética. De hecho, los maestros espirituales nos dicen que, si 
bien la oración vocal es válida por sí misma, también nos puede ser 
útil para elevarnos a otros modos de oración. Dice santa Catalina de 
Siena en su Carta 154:  

«Ésta se halla ordenada a adquirir la oración mental, la cual 
dará fruto si está basada en la oración vocal y si la persona per-
severa en su práctica esforzando siempre su espíritu para que 
medite».  

Así es, si bien es perfectamente válido limitarse a recitar vocal-
mente oraciones, hay que estar atento a lo que el Espíritu Santo nos 
mueve interiormente, porque a veces nos puede animar a detenernos 
para meditar algo que estamos recitando. En este sentido, santo To-
más de Aquino afirma que si el orante, haciendo oración vocal, llega 
a elevar su corazón a Dios y siente que las palabras que recita le son 
un impedimento de la devoción, ese orante debería dejar la oración 
vocal y pasar a la mental103. Y dice santa Teresa: «Será muy posible 
que estando rezando el Paternóster os ponga Dios en contemplación 
perfecta»104. 

Lo cierto es que la oración vocal es muy socorrida en esos mo-
mentos en los que nos gustaría orar en privado, pero estamos blo-
queados. Entonces nos ponemos a recitar el Rosario o cualquier otra 
oración y, poco a poco, vamos sintiendo que nuestro corazón se va 
esponjando y llenando de devoción y, de repente, nos introducimos 
en la oración mental, es decir, comenzamos a relacionarnos con Dios 
interiormente, con nuestra inteligencia y nuestros sentimientos. 

Jesús nos enseñó a sus discípulos el Padrenuestro para que tu-
viésemos una buena y completa oración vocal con la que pudiésemos 
hablar a nuestro Padre con facilidad. Al rezar esta oración, se abre en 
nuestro corazón un camino que nos conduce a la salvación. 

  

 
103 Cf. STh II-II, q. 83, a. 12. 
104 Camino de perfección, Escorial, 41,1. 



Cómo estar en contacto con Dios 

82 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

83 

19. LA ORACIÓN COMUNITARIA 

Cluny y el Oficio Divino 

 

A comienzos del siglo X, después de que el Imperio Carolingio 
(772-870) había sucumbido por sus guerras internas y los ataques de 
otros pueblos, Europa se dividió en pequeños territorios gobernados 
por nobles que vivían en guerra unos contra otros y ejercían un férreo 
control sobre los obispados y monasterios. Es la época feudal. Pues 
bien, en medio de este caos, el Espíritu Santo inspiró a Guillermo I, 
duque de Aquitania, una idea genial: ceder a la Santa Sede un terreno 
para fundar en él un monasterio benedictino que dependiera única-
mente del Papa, no del señor feudal. Eso se llevó a cabo en Cluny, que 
era una bella zona boscosa de la Borgoña (en el este de Francia). Allí 
se fundó una abadía en el año 910, siendo Bernon su primer abad. 
Tuvo tanto éxito, que pronto se llenó Europa de abadías «hijas» de 
Cluny, creándose así la primera Orden religiosa, la cluniacense.  

Pues bien, uno de los elementos principales de la espiritualidad 
de aquellos monjes era la oración comunitaria. Siguiendo la mentali-
dad de aquella época, pretendieron que sus iglesias se parecieran lo 
máximo posible a la nueva Jerusalén, la Jerusalén celestial de la que 
nos habla el Apocalipsis105. Por ello designaron a una parte de sus 
monjes para que, imitando a los santos del Cielo, se ocuparan de can-
tar salmos a Cristo Pantocrátor (o Todopoderoso). Si la Regla de san 
Benito pide que los monjes canten los 150 salmos cada semana106, en 
las abadías cluniacenses cantaban al día de 138 a 210 salmos, depen-
diendo de lo marcado por el calendario litúrgico. Asimismo, hicieron 
un gran esfuerzo por adornar lo mejor posible sus iglesias para que 
fueran dignas de Cristo Pantocrátor.  

Aquellos monjes intentaron que sus abadías fueran una repro-
ducción del Cielo descrito en el Apocalipsis:  

«Los cuatro Vivientes tienen cada uno seis alas, están llenos de ojos 

todo alrededor y por dentro, y repiten sin descanso día y noche: 

 
105 Cf. Ap 21-22. 
106 Cf. Regla de san Benito, cap. 17. 



Cómo estar en contacto con Dios 

84 

“Santo, Santo, Santo es el Señor, Dios Todopoderoso, Aquel que era, 

que es y que va a venir”.  

Y cada vez que los Vivientes dan gloria, honor y acción de gracias al 

que está sentado en el trono y vive por los siglos de los siglos, los 

veinticuatro Ancianos se postran ante el que está sentado en el trono 

y adoran al que vive por los siglos de los siglos, y arrojan sus coronas 

delante del trono diciendo: “Eres digno, Señor y Dios nuestro, de re-

cibir la gloria, el honor y el poder, porque Tú has creado el universo; 

porque por tu voluntad, lo que no existía, fue creado”»107. 

¿Y cómo se imaginaban que era físicamente el Cielo?: como un 
gran semicírculo en el que Cristo está en medio sentado en su trono, 
rodeado ‒a modo de arcoíris108‒ por muchas filas de santos que can-
tan alabanzas y tocan instrumentos de música. Y así lo representaron 
los monjes cluniacenses en los pórticos de sus iglesias, a la vista de 
todos. Sus hermosos pórticos románicos eran una invitación a entrar 
en el templo. Venían a decir: «Si entras en la iglesia, disfrutarás de un 
anticipo del Cielo y llegarás a él cuando mueras». 

Los cluniacenses –y otros monjes medievales– también repro-
ducían físicamente el Cielo en los coros donde los hermanos oraban 
comunitariamente. Tenían forma de U, de tal modo que, mirándose 
los monjes cara a cara mientras oraban juntos, sentían cómo Jesús se 
hacía presente en medio de ellos, en medio de la U. Y esta misma es-
tructura la reproducían en sus salas capitulares, donde la comunidad 
se reunía para tratar y discernir ‒ayudados por el Espíritu Santo‒ los 
temas que afectaban a todos. Y lo mismo sucedía en sus refectorios –
es decir, en sus comedores–, porque, al comer comunitariamente, 
como hermanos, anticipaban el banquete celestial al que Dios nos 
convidará cuando lleguemos al Cielo, a la Jerusalén celestial –que está 
situada sobre una montaña109–, como profetiza Isaías: 

«El Señor Todopoderoso ofrecerá a todos los pueblos sobre esta mon-
taña un banquete de manjares suculentos, un festín de vinos añejados, 
de manjares exquisitos y vinos refinados»110. 

 
107 Ap 4,8-11. 
108 Cf. Ap 4,3. 
109 Cf. Ap 21,10. 
110 Is 25,6. 



Modos y ámbitos de oración 

 

85 

La Orden cluniacense desapareció en el siglo XIX a causa del 
periodo revolucionario europeo, si bien los actuales benedictinos, so-
bre todo los de la congregación de Solesmes, han heredado su amor a 
la liturgia. Pero su espiritualidad, en cierto modo, perdura en toda la 
Iglesia cada vez que una comunidad se reúne para rezar el Oficio Di-
vino. Igualmente, las Órdenes monásticas y mendicantes que apare-
cieron tras la cluniacense, así como los canónigos regulares, han te-
nido tradicionalmente coros, salas capitulares y refectorios en forma 
de U, para sentir la presencia de Jesús en medio de ellos. 

Por cierto, tanto ha influido san Benito de Nursia en la oración 
comunitaria de la Iglesia, que ésta asumió el Oficio Divino descrito en 
su Regla, con siete oraciones comunitarias que estructuran espiritual-
mente toda la jornada: Maitines: antes del amanecer; Laudes, Prima, 
Tercia y Sexta: durante la mañana; Nona y Vísperas: a lo largo de la 
tarde; y Completas: antes de acostarse. Las dos más importantes son 
Laudes y Vísperas. En muchas comunidades de vida activa son las 
únicas que se rezan. 

Bueno, pues cuando la oración comunitaria se hace pública-
mente, es un testimonio del Reino de Dios y una predicación del 
Evangelio. Muchos fieles cristianos oran junto a las monjas o los mon-
jes el Oficio Divino, porque eso les ayuda a conocer a Dios y a relacio-
narse con Él. Pero también hay muchos turistas que disfrutan del 
canto monástico. Y a todos ellos el Espíritu Santo les habla por medio 
de la oración comunitaria que están escuchando. Y no son raros los 
casos de turistas que han tenido así una inesperada experiencia de 
Dios que les ha cambiado la vida. 

Obviamente, el fundamento de la oración comunitaria está en 
estas palabras de Jesús:  

«Os aseguro también que si dos de vosotros se ponen de acuerdo en la 
tierra para pedir algo, sea lo que fuere, lo conseguirán de mi Padre que 
está en los Cielos. Porque donde están dos o tres reunidos en mi nom-
bre, allí estoy Yo en medio de ellos»111.  

En efecto, nos reunimos a orar comunitariamente en torno a Je-
sús, que se une a nuestra oración. Jesús se hace presente en la 

 
111 Mt 18,19-20. 



Cómo estar en contacto con Dios 

86 

comunidad orante. Y, con Él, nos unimos a los santos que le alaban 
en el Cielo.  

Ciertamente, la oración comunitaria es una experiencia de amor 
entre hermanos que oran juntos elevando su corazón hacia Dios. 
Orando, el Espíritu Santo fluye de corazón a corazón entre ellos. Por 
eso, la oración comunitaria es lo que más une a la comunidad. 
Cuando, por exceso de trabajo u otras circunstancias, se relega o se 
quita la oración comunitaria, la comunidad entra en crisis, porque 
deja de fluir el Espíritu de Amor entre los hermanos. O, como diría 
san Agustín: dejan de habitar unánimes en la casa, pues han dejado 
de tener «una sola alma y un solo corazón»112 hacia Dios113. 

Toda comunidad cristiana debe ser un pequeño Reino de Dios 
en la tierra. Dicho de otro modo, debe ser un anticipo del Reino Ce-
lestial. Eso lo sabían bien los monjes cluniacenses. Por eso se unían a 
los santos del Cielo para cantar alabanzas al Señor, expresándole así 
su amor. 

  

 
112 Hch 4,32. 
113 Cf. Regla de san Agustín, n. 3. 



Modos y ámbitos de oración 

 

87 

20. LA REPETICIÓN DE JACULATORIAS 

Las jaculatorias de Taizé 

 

Cuentan los que la conocieron, que santa Rosa de Lima (1586-
1617) comenzó a hacer oración mental con sólo cinco años, pues tomó 
la costumbre de repetir en su corazón, a modo de jaculatoria, esta ora-
ción: «Jesús sea bendito y sea con mi alma, amén». En ocasiones repe-
tía la oración del Gloria. Este modo de orar lo integró tanto en su co-
razón, que a veces se despertaba repitiendo jaculatorias, lo cual mos-
traba que lo había estado haciendo mientras dormía. Y así, poco a 
poco, el Señor fue transformando su corazón114. 

Sin saberlo, santa Rosa ejercitaba un modo de orar practicado 
por los antiguos monjes y monjas del desierto, en el siglo IV, cuando 
interiormente repetían: «Señor Jesucristo, ten piedad de mí, que soy 
un pobre pecador». Esta jaculatoria está basada en la oración del pu-
blicano de la parábola de los dos que van orar al templo115. Es cono-
cida como la «oración del corazón». 

De este modo de orar nos habla muy bien el libro El peregrino 
ruso, escrito en Rusia a mediados del siglo XIX. Su autor ‒anónimo‒ 
lo encuadra en la espiritualidad hesicasta, propia del monacato orien-
tal. Consiste en ir repitiendo cada vez más veces al día una jaculatoria, 
hasta que nuestro corazón la asume totalmente y se une a Cristo. 

Como puede verse, se trata de un modo de orar muy sencillo 
que está al alcance de todos. Lo importante es escoger una jaculatoria 
que ayude al Espíritu Santo a transformarnos interiormente. Para 
ello, debemos hacer un examen de conciencia para ver qué es lo que 
más necesitamos. Imaginemos que estamos pasando por un mo-
mento de gran inseguridad, entonces podríamos repetir este ver-
sículo: «El Señor es mi luz y mi salvación ¿a quién temeré?»116.  

 
114 Cf. Hernán JIMÉNEZ SALAS (ed.), Primer proceso ordinario para la canonización de 
Santa Rosa de Lima (1617), Monasterio de Santa Rosa de Santa María, Lima 2001, 
12 (p. 31); 33 (p. 58); 78v-79 (pp. 110-111). 
115 Cf. Lc 18,9-14. 
116 Sal 27,1. 



Cómo estar en contacto con Dios 

88 

Y, así, al ir repitiendo la jaculatoria que hemos escogido, ésta irá 
actuando poco a poco en lo más profundo de nuestro corazón, como 
ese goteo constante que va deshaciendo una dura roca. Es importante 
hacerlo con constancia y con fe. Y de verdad, no «por si acaso» ni por 
cumplimiento. Cuando ponemos toda nuestra persona en ello y so-
mos realmente constantes, antes o después iremos sintiendo los re-
sultados. 

El rezo de jaculatorias puede verse ayudado por la música. Eso 
lo saben bien los monjes de Taizé. Se trata de una comunidad ecumé-
nica fundada por el teólogo calvinista suizo Roger Schutz (1915-2005) 
en un pequeño pueblo del este de Francia llamado Taizé. Allí vivió él 
con su hermana durante la Segunda Guerra Mundial, deseando crear 
una comunidad que ayudase a reconciliar evangélicamente a los con-
tendientes de la guerra. Debido a que ellos ayudaron a judíos que 
huían de los nazis, tuvieron que regresar a Ginebra, donde más jóve-
nes se unieron a su causa.  

Cuando Francia fue liberada de la ocupación, el hermano Roger 
regresó a Taizé con otros tres hermanos de la comunidad de Ginebra. 
Tras un tiempo de asentamiento y meditación, fue en 1949 cuando el 
hermano Roger con otros seis hermanos decidieron fundar la comu-
nidad ecuménica de Taizé, con el fin de crear un ambiente contem-
plativo que ayudase a la unión de los cristianos. Esta comunidad ha 
ido creciendo desde entonces y ha reunido a muchos laicos y laicas 
para orar con ellos. 

Estos monjes han creado un estilo propio de oración que se basa 
en cantar en canon bellas jaculatorias, sacadas generalmente de los 
salmos. Este estilo musical se ha difundido por toda la Iglesia por su 
sencillez y belleza. A los jóvenes, generalmente, les gusta este modo 
de orar.  

Gracias a sus dulces melodías, las jaculatorias de Taizé han he-
cho ‒y siguen haciendo‒ un gran bien a mucha gente. Uno puede re-
zar escuchando los cantos de Taizé mientras va de camino al trabajo 
o cuando descansa en la habitación. Se trata de una oración placentera 
y relajante que permite que las jaculatorias lleguen a lo más íntimo de 
nuestra persona.   



Modos y ámbitos de oración 

 

89 

Los monjes de Taizé, santa Rosa y otros muchos santos, dejaron 
que Dios transformase su corazón mediante el perseverante rezo de 
jaculatorias. Éstas son una puerta por la que el Espíritu Santo entra 
dentro de nosotros. 

 
  



Cómo estar en contacto con Dios 

90 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

91 

21. EL ROSARIO 

Los rosarios que regalaba santa Rosa de Lima 

 

Viviendo cerca del convento de los dominicos de Lima, santa 
Rosa se hizo muy devota del rezo del Rosario. Tanto es así, que pro-
movió esta oración entre los muchos que acudían a ella para que sa-
nase sus enfermedades, les aconsejase o les acompañase espiritual-
mente. Siguiendo una antigua tradición dominicana, santa Rosa hacía 
ella misma bellos rosarios que después regalaba a la gente, para que 
los rezasen con fervor junto a la Virgen. 

¿Cómo se originó este modo de orar? Aunque la tradición dice 
que el Rosario se lo entregó la Virgen a santo Domingo de Guzmán, 
lo históricamente cierto es que esta oración tiene su origen en las an-
tiguas abadías cluniacenses. Anteriormente hemos comentado que 
parte de los monjes de las abadías de esta Orden se dedicaban a orar 
el Oficio Divino. Pues bien, los otros monjes se dedicaban a hacer tra-
bajos manuales, generalmente en el campo. Ya que ellos también de-
bían orar, algún monje ‒o alguna monja‒ tuvo la gran idea de que 
estos hermanos suyos rezasen 150 Padrenuestros al día, en lugar de 
150 salmos. El hecho es que la idea tuvo éxito y fue bien acogida por 
otros monasterios femeninos y masculinos. Asimismo, también hubo 
laicos que se animaron a rezar de ese modo.  

Para ayudar a contar los Padrenuestros que se iban rezando, se 
inventaron los «contadores». Estos eran, básicamente, cuerdas en las 
que se hacían 150 nudos o en las que se insertaban otras tantas semi-
llas o bolitas de madera o de otro material, para que el orante fuese 
pasando con sus dedos una bola por cada Padrenuestro que rezaba.  

En el siglo XIII, las monjas y los monjes cistercienses fueron 
cambiando los Padrenuestros por Salutaciones de la Virgen ‒que son 
la primera parte del Avemaría, pues esta oración aún no existía‒. Esto 
hizo que se fuesen modificando los contadores, diferenciando en ellos 
las bolas de los Padrenuestros y de las Salutaciones. 

A finales del siglo XIV y comienzos del XV, por influencia de la 
corriente espiritual de la devotio moderna, al rezo de Salutaciones se le 



Cómo estar en contacto con Dios 

92 

añadió la meditación de pasajes de los Evangelios y poco después se 
reemplazaron las Salutaciones por Avemarías, con lo que ya estaba 
creado, en cierto modo, el Rosario que todos conocemos, aunque ha-
bía diversas formas de rezarlo.  

Hacia el año 1470, fray Alain de la Roche –o Alano de Rupe– 
fundó en el norte de Francia la primera cofradía cuya espiritualidad 
se centra en la devoción a María por medio del rezo del Rosario. Esto 
inspiró a los dominicos de Colonia para crear en 1475 la primera co-
fradía del Rosario. Pronto se crearon más cofradías como la de Colo-
nia, difundiéndose por conventos dominicanos de Alemania e Italia. 
En 1485 la Santa Sede las puso en manos de los dominicos, que desde 
entonces hicieron un gran esfuerzo por difundir este modo de orar.  

En 1569 el Papa san Pío V fijó el modo de rezar el Rosario: así, 
esta oración constaba de quince misterios divididos en tres grupos: 
Gozosos, Dolorosos y Gloriosos. En cada misterio se reza un Padre-
nuestro, diez Avemarías y un Gloria, mientras se medita un pasaje de 
la vida de Jesús o de María. No suelen rezarse todos los misterios a la 
vez, sino un grupo de cinco, el correspondiente al día de la semana. 
A los contadores se les llama en lengua castellana «rosarios». 

En el siglo XIX, debido al periodo revolucionario, los dominicos 
fueron expulsados de muchos países y las cofradías del Rosario que-
daron medio desmanteladas y pasaron a manos de las parroquias y 
otras entidades eclesiales. Pero, a pesar de tantos problemas y dificul-
tades, el Espíritu Santo quiso que el Rosario se difundiera aún más en 
el pueblo fiel, pues, dado que por entonces en muchas iglesias no ha-
bía sacerdotes para celebrar la Misa, los fieles podían reunirse al me-
nos para rezar el Rosario. Y así se hizo. 

Fue fundamental el apoyo que en esta época le dio el Papa León 
XIII (1810-1903), pues escribió once encíclicas sobre esta oración y de-
claró octubre como el mes del Rosario. Gracias a ello, este rezo se di-
fundió aún más por toda la Iglesia. En 2002, el Papa san Juan Pablo II 
añadió un cuarto grupo de misterios: los Luminosos. 

Pues bien, ¿por qué tuvo tanto éxito esta oración?: porque es 
muy sencilla, se puede rezar individual o comunitariamente, anima a 
meditar los Evangelios y ayuda a pedir correctamente lo que necesi-
tamos. Esto último es especialmente significativo, pues el rezo del 



Modos y ámbitos de oración 

 

93 

Rosario contribuyó a que sucedieran muchas acciones milagrosas, 
como curaciones, conversiones, la liberación de ciudades sitiadas o el 
apaciguamiento de fenómenos naturales como terremotos, tempesta-
des, erupciones volcánicas o tsunamis. Algunos frailes se animaron a 
recopilar por escrito estos acontecimientos. El más conocido fue la 
victoria en la batalla de Lepanto, el 7 de octubre de 1571, cuando la 
armada cristiana derrotó a la armada turco otomana, frenando así las 
pretensiones expansionistas de aquel imperio musulmán. Por eso la 
fiesta de la Virgen del Rosario es el 7 de octubre.  

Cuando uno comienza a rezar el Rosario, durante los primeros 
días o semanas puede resultarle demasiado repetitivo y monótono. 
La clave está en esforzarse en rezarlo en armonía con la Virgen María, 
de tal forma que vayamos sintiendo que ella lo reza con nosotros. Por 
eso es tan importante rezarlo tal y como se oran las letanías, siguiendo 
un ritmo acompasado que nos ayude a conectar con nuestro interior, 
despertando así nuestro amor por la Virgen y por su Hijo. Una vez 
que esto se consigue, entonces el Rosario pasa a ser una oración espi-
ritualmente muy placentera, pues nos abre al amor puro que hay en 
nuestro corazón. 

Al rezar junto a la Virgen, ella nos trasmite su humildad y su 
disponibilidad hacia Dios y los demás. Y así, poco a poco, nosotros 
nos vamos pareciendo a ella. Y ella, a su vez, nos conduce hacia Jesús.  

Como ya hemos comentado, una de las consecuencias de esto 
es que, cuando pedimos algo importante a Dios mientras rezamos el 
Rosario, la Virgen nos ayuda a hacerlo sabia y humildemente, para 
que pidamos adecuadamente lo correcto, sin esos caprichos, exigen-
cias o manías que a veces pueden contaminar nuestras demandas y 
que hacen que Dios no las atienda. Además, la Virgen nos enseña a 
aceptar después la voluntad de Dios, sobre todo cuando Él dispone 
las cosas de un modo diferente a como se lo habíamos pedido. 

En conclusión, cuando santa Rosa de Lima regalaba amable-
mente los rosarios que ella misma hacía, difundía una espiritualidad 
muy sencilla que ayudaba a la gente a mejorar su relación con Dios. 

  



Cómo estar en contacto con Dios 

94 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

95 

22. EL RECOGIMIENTO 

Fray Francisco de Osuna y el recogimiento 

 

Los discípulos sabían que Jesús oraba con facilidad. Cuando 
iban de camino y paraban para descansar, veían que Él se apartaba 
un poco del grupo y, sentándose debajo de un árbol, o apoyando su 
espalda en una roca, se ponía a orar con gran devoción. Por eso, es 
lógico pensar que sus discípulos le pidieran que les enseñase a orar 
como Él. Y así, en el Sermón de la Montaña, tras decirles que no come-
tieran el error de hacerlo con pública ostentación, como hipócritas, les 
dijo:  

«Tú, en cambio, cuando vayas a orar, entra en tu aposento y, después 
de cerrar la puerta, ora a tu Padre»117. 

Esto se ha interpretado como una invitación al recogimiento. Es 
decir, a entrar dentro del aposento de nuestra alma, cerrar la puerta a 
todo lo mundano y, entonces, en esa intimidad, hablar a Dios sa-
biendo que es un Padre –o una Madre– que nos ama. Se trata de la 
oración mental por antonomasia. 

Probablemente, quien mejor ha hablado de este modo de orar 
es el franciscano fray Francisco de Osuna (1492-1540) en su obra el 
Tercer abecedario espiritual. En este libro, que es el primer texto místico 
escrito en lengua castellana, su autor nos dice que para practicar el 
recogimiento, el orante debe dejar en suspenso el pensamiento, con-
centrarse en Dios con ánimo alegre y vivir en el amor118. 

El recogimiento fue muy practicado en el antiguo monacato del 
desierto y después en el monacato bizantino. En Europa occidental se 
difundió entre los ermitaños y las «reclusas» medievales –que eran 
ermitañas que vivían dentro de las ciudades–. Más tarde, en los siglos 
XV y XVI, cuando las Órdenes se estaban reformando, fue un movi-
miento espiritual muy promovido por los frailes que abrazaban la ob-
servancia regular. En este contexto, en España proliferaron los «reco-
letorios» o «recoletas». Se trataba de conventos pequeños, austeros y 

 
117 Mt 6,6. 
118 Cf. Tercer abecedario espiritual, tr. 14, cap. 5. 



Cómo estar en contacto con Dios 

96 

apartados, pensados para que sus frailes pudieran practicar el recogi-
miento.  

Esto arraigó tanto entre los franciscanos españoles, que en la 
primera mitad del siglo XVI desarrollaron un movimiento espiritual 
llamado «recogimiento franciscano», escribiendo sencillas obras en 
lengua castellana en las que exponían una espiritualidad muy afec-
tiva. Ahí se encuadra el Tercer abecedario espiritual. Este movimiento 
fue el inicio y el detonante de la escuela mística española del siglo 
XVI, cuyo culmen se alcanzó con santa Teresa de Jesús y san Juan de 
la Cruz.  

Para practicar el recogimiento puede ser de ayuda meditar el 
pasaje de la mujer samaritana119. Ésta era una mujer que buscaba la 
felicidad fuera de ella, teniendo relaciones con diversos hombres. De 
hecho, después de haber tenido cinco maridos, pasó a vivir con un 
hombre que era su amante. Por eso Jesús le hizo ver que así nunca 
sería realmente feliz. Y la invitó a mirar dentro de sí misma, pues den-
tro de ella había un pozo del que brota el agua viva: el amor divino, 
que le daría la auténtica felicidad. No se trata del amor carnal y su-
perficial que ella andaba buscando en los hombres, el cual nunca la 
dejaba satisfecha interiormente, sino del amor caritativo, desintere-
sado y puro: el que brota del Espíritu Santo que habitaba en su inte-
rior.  

Bueno, pues nos dice san Juan que cuando esta mujer sintió que 
el agua viva brotaba en su interior, no pudo aguantarse y fue a decír-
selo a todo el pueblo, pues aquello le había cambiado la vida. Ya no 
era una mujer superficial que buscaba el placer carnal. Se había con-
vertido en una mujer madura que había encontrado la auténtica feli-
cidad: la que procedía de su pozo interior, donde habita Dios. 

Para practicar el recogimiento es necesario escoger un momento 
tranquilo del día y, asimismo, un lugar en el que nadie ni nada nos 
moleste. Puede ser nuestra habitación, una capilla o un recóndito lu-
gar dentro de un bosque. Ahí debemos sentarnos con una postura 
equilibrada que no nos amodorre ni nos canse. 

 
119 Cf. Jn 4. 



Modos y ámbitos de oración 

 

97 

Corporalmente, puede ayudarnos estar sentados en un almoha-
dón, en un banco de meditación o en una silla con respaldo, mante-
niendo la espalda recta y la cabeza un poco inclinada hacia abajo. 
Poco a poco hay que ir soltando todas las tensiones musculares. Para 
ello es bueno respirar lentamente con el diafragma (el músculo que 
está debajo de los pulmones), sintiendo cómo –imaginariamente– lle-
namos de aire el estómago, lo retenemos un momento y lo soltamos 
por la nariz.  

Mentalmente, es necesario controlar los pensamientos y la ima-
ginación, para poder concentrarnos únicamente en Dios: la fuente de 
agua viva. Ayuda a recogerse y a relajarse sentir cómo el aire entra, 
se almacena y sale de nosotros, rítmicamente, imaginando que es el 
propio Espíritu Santo (el «Soplo Divino»), el que entra en nuestra 
alma. También puede ayudarnos tener una vela encendida ante no-
sotros, de tal forma que podamos contemplarla sosegadamente con 
los ojos entrecerrados. 

Sentimentalmente, es ahora el momento de descender a lo más 
profundo de nosotros y conectar con Dios por medio del amor. Es 
decir, debemos mover nuestro corazón a amar a Dios y a sentir su 
amor. Cuando llegamos a esto, podemos decir que hemos alcanzado 
el recogimiento.  

Entonces debemos ponernos en manos de Dios, para que Él ac-
túe dentro de nuestro corazón como a Él le parezca. Así podemos es-
tar un largo rato. Generalmente, es una experiencia muy agradable, 
pues uno siente cómo actúa dentro de sí el amor divino. Pero a veces 
no es tan placentera, quizás porque Dios aprovecha esa oportunidad 
para corregir en nuestro corazón aquello que Él ve que no es bueno. 
O quizás nuestra desazón interior se deba a otro motivo. Hay que te-
ner en cuenta que estamos ante algo que es un misterio. 

En todo caso, fray Juan Taulero (ca. 1300-1361) nos dice que si 
queremos dominar con soltura la oración de recogimiento, es necesa-
rio practicarla diariamente. Al principio nos supondrá un esfuerzo, 
pero poco a poco veremos que lo hacemos con más naturalidad, hasta 
que un día descubramos que se ha convertido en un hábito que forma 



Cómo estar en contacto con Dios 

98 

parte de nuestra vida cotidiana120. Eso es a lo que santa Catalina de 
Siena llamaba habitar en la «celda interior». Así se lo dice a la bene-
dictina sor Constanza en su Carta 73: 

«Pues bien, querida hija, es eso lo que debes hacer cuando lle-
gues a la celda del conocimiento de ti misma. Quiero que en él 
abras el ojo del entendimiento con amor afectuoso. Entra en tu 
celda interior y vete a la cama, que es la dulce bondad de Dios 
que ahí encuentras. Y ahí ves que el ser te ha sido dado por gra-
cia y no por obligación. Y ahí ves, hija, que la cama se halla cu-
bierta de una colcha roja, pues es la sangre del Cordero dego-
llado y aniquilado. Descansa, pues, ahí, y nunca te vayas». 

El Tercer abecedario espiritual de fray Francisco de Osuna ha sido 
un gran aporte, pues ha ayudado espiritualmente a muchas personas. 
Santa Teresa cuenta así su experiencia al leerlo:  

«Me dio aquel tío mío [...] un libro; llámase “Tercer Abeceda-
rio”, que trata de enseñar oración de recogimiento; y puesto que 
este primer año havía leído buenos libros [...], no sabía cómo 
proceder en oración ni cómo recogerme, y ansí holgueme mu-
cho con él y determíname a seguir aquel camino con todas mis 
fuerzas»121.  

  

 
120 Cf. Juan TAULERO, Sermones. El abandono interior y el nacimiento de Dios en el 
fondo del alma, Murcia 2022 (dominicos.org), Sermón 1, 8, p. 41. 
121 Vida 4,7. 



Modos y ámbitos de oración 

 

99 

23. EL DESPRENDIMIENTO 

El joven rico y el desprendimiento 

 

A medida que vamos ejercitándonos en la oración y teniendo 
una relación cada vez más íntima con Dios, vamos descubriendo obs-
táculos que nos impiden continuar nuestro camino espiritual. Se trata 
de todos esos pensamientos y sentimientos negativos que nos alejan 
de Dios. Por ejemplo, resulta muy complicado abrir nuestro corazón 
si éste está lleno de rencor hacia alguien, pues ese rencor estará con-
tinuamente interfiriendo entre nosotros y Dios.  

Además, poco a poco vamos descubriendo que ciertas ideas, 
sentimientos, costumbres y objetos a los que nosotros damos mucho 
valor, se interponen en nuestro camino espiritual. Y tenemos que op-
tar entre desprendernos de eso o quedarnos atascados espiritual-
mente. 

En esa tesitura se encontró el joven rico de los Evangelios. Nos 
cuenta san Mateo que este joven era una buena persona que deseaba 
avanzar en su camino hacia Dios. Por ello se acercó a Jesús para pre-
guntar qué debía hacer. Jesús le indicó primero lo más básico: tener 
un comportamiento coherente con su amor a Dios. Eso ya lo tenía el 
joven, pues cumplía los Mandamientos. Entonces, ya que él deseaba 
estar aún más cerca de Dios, Jesús le invitó a desprenderse de todo lo 
que él valoraba: su familia, sus amigos, su casa, sus posesiones y su 
trabajo. Pues sólo así podría unirse plenamente a su Amado. Pero a 
este joven eso le pareció demasiado y optó por conservar lo que valo-
raba. Y, así, renunció a estar íntimamente unido a Cristo122. 

En efecto, el camino de la oración nos conduce hacia la tesitura 
de tener que renunciar a aquello que más valoramos y más nos da 
seguridad, porque sólo así podremos ponernos realmente en manos 
de Dios. No es posible unirnos plenamente a Él, si al introducirnos en 
nuestro corazón nos apoyamos en nuestros títulos, nuestros cargos o 
en nuestras posesiones. Mientras valoremos a algo más que a Dios y 
pongamos nuestra seguridad en ello, no podremos llegar a la unión 

 
122 Cf. Mt 19,16-20. 



Cómo estar en contacto con Dios 

100 

con Dios. Ciertamente, es algo muy duro. Por eso son pocos los que 
llegan a la perfección espiritual.  

Santa Teresa de Lisieux sí lo consiguió. Con gran humildad y 
sencillez, desarrolló la espiritualidad de «las manos vacías»: presen-
tándose ante Dios sin nada, para que Él lo fuese todo en ella. Así se lo 
dice en sus Últimas conversaciones a la Madre Inés de Jesús:  

«Aunque yo hubiese realizado todas las obras de san Pablo, se-
guiría creyéndome un siervo inútil123; y eso es precisamente lo 
que constituye mi alegría, pues, al no tener nada, lo recibiré 
todo de Dios»124. 

Bueno, pues este camino de renuncia es el camino de la Cruz. A 
medida que nos vamos desprendiendo de seguridades, nuestro «yo» 
va muriendo y va siendo reemplazado por Cristo. Sabemos que ha 
habido personas que han logrado desprenderse de todo. Un buen 
ejemplo es san Pablo. Así se lo dijo a los cristianos de la comunidad 
de Galacia:  

«He quedado crucificado con Cristo, y ya no vivo yo, sino que es Cristo 
quien vive en mí»125. 

Recordemos el absoluto desprendimiento de algunas discípulas 
que lo dejaron todo ‒incluida su reputación‒ para seguir a Jesús. 
Ellas, a diferencia de los discípulos varones, no podían regresar a la 
casa de su familia. Muy probablemente, ese abandono total, ponién-
dose únicamente en manos de su Amado, hizo que Él se apareciera 
primero a ellas resucitado126, pidiéndole a santa María Magdalena 
que anunciase la Buena Noticia a los apóstoles127.  

Los Evangelios también nos animan a desprendernos de nues-
tras preocupaciones. Si bien es bueno ocuparse de nuestras responsa-
bilidades, espiritualmente, no es bueno preocuparse de ellas. El Dic-
cionario de la Lengua Española define «preocuparse» como ocuparse an-
ticipadamente de algo. Eso llena nuestra cabeza de distracciones. Así le 

 
123 Cf. Lc 17,10. 
124 Últimas conversaciones, Cuaderno amarillo, junio, 23.6. 
125 Gal 2,20. 
126 Cf. Mc 16,1-8. 
127 Cf. Jn 20,17-18. 



Modos y ámbitos de oración 

 

101 

pasó a Marta cuando Jesús visitó el hogar de Betania. Mientras María, 
la contemplativa, estaba ocupada escuchándole, Marta estaba ago-
biada preparándolo todo. Entonces ella se quejó de que María no la 
ayudase. Y Jesús le dijo:  

«Marta, Marta, tú te inquietas y te preocupas por muchas cosas. En 
realidad, una sola es necesaria. María escogió la parte mejor, que no le 
será quitada»128. 

Recordemos ese pasaje en el que Jesús anima a la gente a que 
contemple la naturaleza y vea cómo las aves del cielo y los lirios del 
campo, sin preocuparse por nada, tienen lo necesario para vestirse y 
comer porque Dios se ocupa de ellos. Pues bien, este pasaje concluye 
con estos tres dichos sapienciales que hablan del desprendimiento: 

«Buscad primero el Reino de Dios y su justicia, y todas esas cosas se 
os darán por añadidura.  
Así que no os preocupéis del mañana: el mañana se preocupará de sí 
mismo.  
Cada día tiene bastante con su propio afán»129. 

Ciertamente, el desprendimiento está muy presente en la Igle-
sia. Los tres votos de la vida religiosa consisten en desprenderse de 
los afectos, deseos y propiedades que se interponen en el seguimiento 
de Cristo. En efecto, cuando los primeros monjes se adentraron en el 
desierto, no sólo se desprendieron de su familia, su casa, su trabajo, 
sus posesiones y sus amigos; después, una vez que ya estuvieron en 
su celda, tuvieron que ir transformándose interiormente a imagen de 
Cristo, y eso fue lo más duro.  

Pensemos también en la pobreza radical con la que san Fran-
cisco de Asís alcanzó la santa sabiduría y las cinco llagas. Un siglo 
más tarde, los místicos renanos (el Maestro Eckhart, fray Juan Taulero 
y el beato Enrique Susón) predicaron el «desasimiento», que consiste 
en desasirse o soltarse de todo, para que sea Dios el único que nos 
sostenga. Afirmaban que, en la medida en que vaciamos nuestro co-
razón, ese vacío es llenado por Dios.  

 
128 Lc 10,41-42. 
129 Mt 6,33-34. 



Cómo estar en contacto con Dios 

102 

Y san Ignacio de Loyola, en el Principio y Fundamento de sus 
Ejercicios Espirituales, nos anima a ser libres para amar y servir a Dios 
y a las personas. Es la «indiferencia ignaciana», que san Ignacio ex-
pone así: 

«Por lo cual es menester hacernos indiferentes a todas las cosas 
criadas, en todo lo que es concedido a la libertad de nuestro li-
bre albedrío y no le está prohibido; en tal manera, que no que-
ramos de nuestra parte más salud que enfermedad, riqueza que 
pobreza, honor que deshonor, vida larga que corta, y por consi-
guiente en todo lo demás; solamente deseando y eligiendo lo 
que más nos conduce para el fin que somos criados»130.  

Así es, de un modo u otro, el desprendimiento está muy pre-
sente en la espiritualidad cristiana, porque es fundamental. El des-
prendimiento interior más radical ha sido el expuesto por Dionisio 
Areopagita (ca. 480-ca. 530). En su obra Teología Mística ‒que es muy 
cortita, sólo tiene unas diez páginas‒, este autor nos anima a que, 
cuando ya tengamos mucha experiencia espiritual, nos desprenda-
mos incluso de los conceptos que tenemos de Dios. Pues, cuando uno 
se une a Él, descubre que no es bello, ni bueno, ni poderoso, ni sabio, 
sino que es infinitamente más que todo eso. Es tal su infinitud, que 
uno no puede conceptualizarlo. Solo puede hacer una cosa: amarlo. 

Y ese inmenso e inabarcable amor que sentimos cuando esta-
mos unidos interiormente a Dios, nos proporciona la auténtica felici-
dad. Esa felicidad que no se pierde aunque tengamos problemas, su-
frimientos o frustraciones en la vida. Pues es una felicidad que brota 
de la fuente de «agua viva», es decir, del mismo Dios.  

El joven rico, en cambio, prefirió no desprenderse de sus segu-
ridades, por eso se fue triste.   

  

 
130 EE [23]. 



Modos y ámbitos de oración 

 

103 

24. LA ORACIÓN CONTINUA 

La oración continua de santa Catalina de Siena  

 

Es muy conocida la recomendación que san Pablo hace a los 
cristianos de la comunidad de Tesalónica: «Orad constantemente»131. 
Pero en nosotros surge esta pregunta: ¿es posible realmente orar sin 
interrupción? Santo Tomás de Aquino analiza esta cuestión en la 
Suma Teológica y no sólo contesta afirmativamente, sino que, además, 
nos habla de tres modos para conseguirlo. Dice así:  

«Uno ora continuamente, o por la continuidad de su deseo [de 
orar] […]; o porque no omite la oración en los tiempos señala-
dos; o por el efecto conseguido: ya en sí mismo, que después de 
orar se siente más devoto, ya en otras personas, cuando con sus 
beneficios las mueve a rogar por él, aun en aquel tiempo en que 
él deja de orar»132. 

Es decir, si bien el ser humano es físicamente incapaz de estar 
rezando sin parar, pues, entre otras cosas, es necesario dormir, sí es 
posible estar unido continuamente a Dios, porque nuestro corazón 
puede desear continuamente estar con Él, como la amada desea estar 
siempre con su Esposo.  

También podemos considerar que oramos continuamente si re-
zamos libre y animosamente las Horas del Oficio Divino que marcan 
las costumbres de nuestra comunidad o cuando oramos regularmente 
a lo largo del día según nos permiten las circunstancias en que vivi-
mos. Aquí la clave está en orar por el gusto de estar con Dios y no por 
cumplir una obligación.  

Asimismo, santo Tomás nos dice que, tras acabar de rezar, nues-
tro corazón sigue orando cuando experimenta el poso de devoción 
que el rezo ha dejado en él. Y si hemos rezado por otras personas, 
entonces nuestra oración sigue activa en la medida en que esas per-
sonas rezan por nosotros.  

 
131 1Tes 5,17. 
132 STh II-II, 83, 14, ad. 4. 



Cómo estar en contacto con Dios 

104 

Apoyándose en santo Tomás, santa Catalina anima en sus car-
tas a orar continuamente. En concreto, escribiendo a unos novicios, 
les dice en su Carta 203:  

«Por eso, vuestra oración ha de ser humilde, fiel y continua, o 
sea, con deseo continuado y santo. Y con este deseo debéis rea-
lizar todas vuestras actividades materiales y espirituales. Ac-
tuando así, habrá en vuestro corazón oración continua, porque 
vuestro verdadero y santo deseo de Dios os hará orar ante Él. 
Y, de este modo, la oración continua hará que os deleitéis en los 
padecimientos y que abracéis la humillación. Y también, gracias 
a ella, os complacerá el sacrificio ordenado por vuestro supe-
rior». 

En definitiva, podemos decir que la oración continua es una ac-
titud, no una acción. El orante desea estar siempre unido a Dios, ex-
perimenta la devoción que siente por Él, es consciente del bien que 
realiza su oración en otras personas y se enriquece espiritualmente 
cuando otros rezan por él. Esa actitud es la que le hace orar continua-
mente.  

San Pablo es un vivo ejemplo de que es posible hacerlo. Su ín-
tima relación con Dios le movió a predicar el Evangelio en los lugares 
más peligrosos e inhóspitos, y a fundar numerosas comunidades. In-
cluso cuando estaba en la cárcel, después de haber sido azotado, de 
su boca salían rezos y alabanzas hacia Dios, tal y como san Lucas nos 
cuenta que pasó en Filipos: «Hacia la media noche, Pablo y Silas estaban 
en oración cantando himnos a Dios; los presos les escuchaban»133. Esto es 
propio de alguien que tiene actitud orante.  

Para tener esta actitud, es necesario que cuidemos el lugar 
donde vivimos, las personas con las que estamos, lo que vemos en la 
televisión y en la computadora, y las actividades que realizamos. Pre-
cisamente, la vida religiosa fue fundada por el Espíritu Santo para 
eso. En la segunda mitad del siglo III hubo unos cristianos en Egipto 
que, buscando un ambiente propicio para estar unidos continua-
mente a Dios, lo dejaron todo y, movidos por el Espíritu Santo, se in-
ternaron en el desierto.  

 
133 Hch 16,25. 



Modos y ámbitos de oración 

 

105 

Obviamente, los laicos también pueden vivir con una actitud 
orante, pero deben preocuparse por cuidar el ambiente en el que vi-
ven. De hecho, hay familias cristianas realmente ejemplares, que oran 
juntos todos los días, están integrados en una comunidad parroquial 
colaborando en diversas actividades, acuden juntos a la Eucaristía y 
saben guardar dentro de su casa una cierta «clausura» que les protege 
del mal y el caos del mundo. 

Ciertamente, la clausura es muy importante para la oración. No 
en vano las comunidades contemplativas, es decir, los religiosos cuya 
principal labor es la oración, viven protegidos por una estricta clau-
sura que les protege de las interferencias y el desorden del mundo, y 
les permite regular su vida siguiendo la Liturgia de las Horas, esto es, 
el Oficio Divino. Así, todo en su vida les invita a tener una actitud 
orante. Ya estén recogiendo coles en el huerto, barriendo la iglesia u 
ordenando la biblioteca, su corazón está devotamente unido a Dios.   

Santa Catalina recomendaba a todos que orasen continuamente 
porque ella misma lo hacía. Su continuo deseo de estar junto a su 
Amado y de obrar en coherencia con ello, le movía a afrontar los retos 
de la vida con una actitud orante.  

  



Cómo estar en contacto con Dios 

106 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

107 

25. LA ACTITUD CONTEMPLATIVA 

Zaqueo, el contemplativo 

 

A las personas que viven con una actitud orante, la Iglesia las 
llama contemplativas. Se trata de un término algo ambiguo al que a 
veces se le rodea con un halo de misterio. Como si las personas con-
templativas fuesen de otro mundo. Más bien es todo lo contrario. Sólo 
encuentran a Dios los que viven en el mundo real. Porque Él no es un 
ser imaginario, sino Alguien muy real. 

Al comienzo del capítulo 19 san Lucas nos habla de Zaqueo. Se 
trata del jefe de los recaudadores de impuestos en Jericó. Recordemos 
que Leví (o Mateo) también era recaudador de impuestos, en Cafar-
naúm, pero él era un simple empleado134. Zaqueo, sin embargo, era la 
máxima autoridad que controlaba ese espinoso asunto de recaudar 
dinero de los judíos para financiar al Imperio Romano, quedándose 
con una parte sustanciosa de lo recaudado. Todo eso era un gran pe-
cado según la Ley Mosaica, la Torá. Curiosamente, san Lucas describe 
la escena de Zaqueo de tal manera que consigue mostrarnos el para-
digma del buen contemplativo. Veámoslo:   

- Para empezar, Zaqueo sabe que no es perfecto. Es más, es muy cons-
ciente de que es un gran pecador. Esa es la primera cualidad de todo 
buen contemplativo: saber que es imperfecto. Zaqueo necesitaba cam-
biar, necesitaba convertirse. 

- Por eso, cuando se enteró de que Jesús iba a visitar su ciudad, se 
puso a buscarle, deseando que Él le liberara del pecado. Aquí tene-
mos otra cualidad del auténtico contemplativo: es un buscador de 
Dios.   

- Pero había mucha gente que también quería estar junto a Jesús y 
Zaqueo era muy bajito: por eso se subió a un árbol. Esta acción es 
fundamental. Por una parte, hay que reconocer que subir a un árbol 
no es fácil, pues requiere un gran esfuerzo físico que Zaqueo supo 
afrontar. Así es, la contemplación requiere, ante todo, ascesis. El buen 

 
134 Cf. Lc 5,27-28. 



Cómo estar en contacto con Dios 

108 

contemplativo ha de poner todo de su parte para poder encontrar a 
Dios. 

- Además, «subir al árbol» supone otra prueba mucho más costosa. 
Ahora no es fácil distinguir a un rico por la calle, pues todos vestimos 
más o menos de un modo similar. Antes no. Los ricos como Zaqueo 
vestían unas costosas y llamativas túnicas que les hacían fácilmente 
identificables. Por eso, podemos imaginar a la gente señalar a ese rico 
que, como un niño, se había subido a un árbol. De ese modo, Zaqueo 
se convirtió en el hazmerreír de las personas que se agolpaban para 
ver a Jesús. Pero soportó la humillación, no se bajó del árbol y siguió 
buscando. 

En efecto, el buen contemplativo se sube a lo alto para buscar a 
Dios. Sólo así tiene una buena perspectiva. Pero no se sube al pedestal 
de su soberbia, mostrando que es el mejor, sino todo lo contrario: 
trepa al árbol de la humildad. Pues sólo quien se humilla encuentra a 
Dios. La humildad es la perspectiva más apropiada para contemplar 
a Dios.  

El «árbol de la humildad» es el árbol de la Cruz. Jesús dio su 
vida por todos nosotros padeciendo la muerte más humillante que 
jamás ha habido. Estando públicamente clavado en la Cruz, a la vista 
de todos, con el cuerpo desnudo, sucio y sangriento, Jesús soportó las 
burlas de muchos que se pasaron a ver cómo moría. Por eso es tan 
importante para el contemplativo subir al «árbol de la humildad». En 
él muere su «yo» y su corazón se identifica con Aquel a quien busca. 

- Y ocurrió algo muy curioso: cuando Zaqueo vio a Jesús, no dijo 
nada, permaneció en silencio. Fue un momento de pura contempla-
ción en el que sobraban las palabras, porque hablaba el silencio amo-
roso del corazón. Es el «coloquio del silencio» del que habla san Fran-
cisco de Sales (1567-1622) en su Tratado del amor de Dios: 

«El principal ejercicio de la teología mística consiste en hablar 
con Dios y en oírle hasta en el fondo del corazón; como este ha-
blar se realiza por muy secretas aspiraciones e inspiraciones, lo 
llamamos “coloquio del silencio”; los ojos hablan a los ojos, el 



Modos y ámbitos de oración 

 

109 

corazón habla al corazón; nadie entiende nada, salvo los aman-
tes que están hablando»135. 

Éste es el silencio de muchos monasterios que parecen no hacer 
ni decir nada, porque sus habitantes no curan enfermos, ni educan a 
niños, ni atienden a ancianos. Sin embargo, con su amorosa y silen-
ciosa oración sostienen al mundo. 

- Efectivamente, Jesús sintió la silenciosa presencia de Zaqueo. A pe-
sar de toda la gente que se agolpaba y le gritaba, Jesús sólo se fijó en 
él, que en silencio le contemplaba subido a un árbol. Ciertamente, Je-
sús tiene querencia por los contemplativos. Recordemos la escena del 
hogar de Betania, cuando Jesús prefirió estar junto a la contemplativa 
María y la defendió ante su hermana Marta136.  

- Y Zaqueo se llenó de alegría. Así es, cuando un contemplativo per-
cibe la presencia de Dios en su vida, su primera reacción es la de ale-
grarse. Es la felicidad de la mujer que ve llegar a su esposo tras un 
largo viaje; o la de la niña cuando ve que su madre le está esperando 
a la salida del colegio. Es una felicidad plena, profunda y pura. 

- Una vez que Jesús entabla contacto con Zaqueo, hace algo maravi-
lloso: se hospeda en su casa. En el antiguo mundo judío, hospedarse 
en casa de otra persona era un acto muy cercano y fraterno. Efectiva-
mente, el contemplativo recibe la visita de Dios en su casa, es decir, 
en su corazón. Y ahí, en la más escondida intimidad, Dios abraza ca-
riñosamente al contemplativo.  

- Pero aquí no acaba esta historia. Queda lo más importante: Zaqueo 
se convierte y decide reparar todo el mal que ha hecho. Porque el final 
del camino espiritual cristiano no es la unión con Dios, sino sacrifi-
carse caritativamente por el bien común. El verdadero contemplativo 
es una persona que comparte con los demás el amor que recibe de 
Dios en su corazón. Y lo hace con obras buenas.  

Así acaba este pasaje del contemplativo Zaqueo: Jesús trans-
forma su vida, Jesús le salva.   

 
135 Tratado del amor de Dios, lib. VI, cap. 1. 
136 Cf. Lc 10,38-42. 



Cómo estar en contacto con Dios 

110 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

111 

CONCLUSIÓN 

Todos los creyentes estamos llamados a orar 

 

Hemos llegado al final de este camino que nos ha llevado por 
diferentes modos y aspectos de la oración. Cada lector, según su 
forma de ser, se habrá sentido más identificado con unos capítulos 
que con otros. Eso es normal, porque, como ya hemos comentado, to-
dos somos diferentes, vivimos en circunstancias diferentes y Dios se 
relaciona con nosotros de forma diferente. 

Aunque hemos intentado no omitir ningún elemento impor-
tante de la oración, habrá lectores que echarán en falta algo que ellos 
consideren fundamental. Eso es inevitable. Al comienzo del libro de-
cíamos que hay infinitos modos de orar. Eso hace que sea imposible 
hablar de todo lo referente a la oración. 

Lo importante es que el lector haya descubierto uno o varios 
modos de orar que encajen con su forma de ser y sus circunstancias 
vitales. Ahora le toca a él desarrollarlos a su manera, adaptándolos a 
sus cualidades personales, siempre buscando mejorar su relación con 
Dios y actuar por el bien común, y no por su propio beneficio perso-
nal.  

Hemos comentado varias veces que un camino espiritual es 
realmente cristiano si nos conduce a sacrificarnos por el bien común. 
Ese es el camino de la Cruz. Si caemos en la tentación de hacer oración 
para nuestro propio beneficio, ya sea pidiendo cosas a Dios capricho-
samente o buscando tener una grata experiencia de consolación espi-
ritual, pero olvidándonos de los demás, entonces no estaremos 
orando, sino realizando un ejercicio mental o psicológico. En conse-
cuencia, Dios se apartará de nosotros y caeremos en una crisis espiri-
tual.  

Es bueno tener consolaciones interiores y profundas experien-
cias místicas, pues son regalos que Dios nos da gratuitamente cuando 
Él quiere. Pero ese no es el objetivo de la oración, sino convertirnos 
en personas realmente caritativas, es decir, en buenos cristianos. 



Cómo estar en contacto con Dios 

112 

Muchas veces nos tocará orar sumidos en una crisis espiritual, 
no sintiendo nada en nuestro interior, como si Dios no existiese. Esto 
puede ocurrir por muchos motivos. En ocasiones puede deberse a que 
nosotros, a veces sin darnos cuenta, nos hemos separado de Dios. 
Otras veces es porque Él quiere ponernos a prueba para que madure-
mos.  

En sus obras Subida del Monte Carmelo y Noche oscura, san Juan 
de la Cruz habló muy bien de las crisis por las que podemos pasar a 
medida que vamos madurando interiormente, hacia la unión mística 
con Dios. Describió varios tipos. Pero, en todo caso, cuando uno se 
haya en esta situación, es importante seguir orando y hacer un gran 
esfuerzo para no desviarse del buen camino, pues cuando uno está 
sumido en una crisis espiritual, es muy vulnerable y puede caer fácil-
mente en las tentaciones. 

A lo largo de este libro hemos visto cómo el Espíritu Santo nos 
llama a cada uno de nosotros a seguir un determinado camino de ora-
ción. Y nosotros debemos ser dóciles a su voluntad. Para descubrir 
cuál es ese camino, es importante apoyarnos en nuestra experiencia 
personal, siendo coherentes con el Evangelio y muy sinceros con no-
sotros mismos. A algunas personas les es de gran ayuda contar con 
un buen acompañante espiritual. Podemos encontrar personas que 
realicen esta labor en las parroquias y en los conventos y monasterios. 
Hay laicas y también laicos que están bien formados en esta materia. 

Jesús fue el acompañante espiritual de sus discípulos. Recorde-
mos cómo en una ocasión ensalzó a san Pedro porque había dicho 
algo que venía del Padre137. En cambio, justo después, Jesús le tuvo 
que corregir porque pensaba movido por el demonio138. Y así, poco a 
poco, Jesús fue ayudando a sus discípulos a encontrar su camino es-
piritual. 

Pero no es estrictamente necesario tener un acompañante. Por 
ejemplo, de santo Domingo de Guzmán nos cuentan que su «acom-
pañante espiritual» fueron las Colaciones de Juan Casiano (360-435), 
las cuales estudió y meditó siendo canónigo regular en El Burgo de 
Osma. Las Colaciones han sido un manual de espiritualidad de 

 
137 Cf. Mt 16,17. 
138 Cf. Mt 16,23. 



Modos y ámbitos de oración 

 

113 

referencia en la Iglesia durante muchos siglos. Además de éste, hay 
otros buenos libros de espiritualidad que nos pueden ayudar a orar y 
a unirnos a Dios. El mejor, obviamente, es la Biblia, sobre todo los 
Evangelios. 

En resumen, en este pequeño libro hemos visto cómo la oración 
nos ayuda a unirnos a Dios de muy diferentes formas y en muy di-
versas circunstancias. Pero, además, también sabemos que orar nos 
ayuda a ser mejores personas. Así es, cuando vivimos con una actitud 
orante, como personas contemplativas, la oración configura nuestro 
corazón para ser íntimamente felices en este mundo y, asimismo, 
marca nuestro camino hacia la vida eterna. 



Cómo estar en contacto con Dios 

114 

  



Modos y ámbitos de oración 

 

115 

BIBLIOGRAFÍA CITADA 

AGUSTÍN DE HIPONA, Confesiones, Ciudad Nueva, Madrid 2003. 

–––, Regla de san Agustín, en ORDEN DE PREDICADORES, Libro de las Cons-
tituciones y Ordenaciones de la Orden de Predicadores, OPE, Madrid 
1985, pp. 23-37. 

AMBROSIO DE MILÁN, Los seis días de la creación, Ciudad Nueva, Madrid 
2011. 

ANÓNIMO, El peregrino ruso, Editorial de Espiritualidad, Madrid 
199911. 

–––, Los nueve modos de orar de Santo Domingo, San Esteban, Salamanca 
1994.  

ATANASIO, Vida de Antonio, Ciudad Nueva, Madrid 1995. 

BASILE DE CÉSARÉE, Homélies sur l’Hexaéméron (Sources Chrétiennes 
26), Cerf, París 1949. 

BENITO DE NURSIA, Regla de san Benito, BAC, Madrid 20003. 

Juan CASIANO, Colaciones, 2 vols., Rialp, Madrid 1957. 

CATALINA DE SIENA, Cartas 73, 154 y 203, en Transforma tu corazón. Car-
tas espirituales de santa Catalina de Siena, San Esteban, Salamanca 
2019, pp. 166-170, 86-94 y 71-76. 

EVAGRIO PÓNTICO, Sobre la oración, en Obras espirituales, Ciudad 
Nueva, Madrid 1995, pp. 231-275. 

FRANCISCO DE ASÍS, Cántico de las criaturas, en Escritos. Biografías. Docu-
mentos de la época, BAC, Madrid 1978, pp. 49-50. 

FRANCISCO DE OSUNA, Tercer abecedario espiritual, 3 vols., Palabra, Ma-
drid 1980. 

FRANCISCO DE SALES, Tratado de amor de Dios, BAC, Madrid 1995 

GREGORIO MAGNO, Moralia in Job, 3 vols., Brepols, París 1982 y 1985 
(Corpus Christianorum, Serie Latina, 140, 140a, 143). 



Cómo estar en contacto con Dios 

116 

HERMANO RAFAEL (Arnaiz Barón), Obras completas, Monte Carmelo-
Monasterio de San Isidro de Dueñas, Burgos-Palencia 1988. 

IGNACIO DE LOYOLA, Ejercicios Espirituales, Sal Terrae, Maliaño 19854. 

JACOBO DE VORÁGINE, La leyenda dorada, 2 vols., Alianza Editorial, Ma-
drid 1982. 

JUAN DE LA CRUZ, Noche oscura, en Obras completas, BAC, Madrid, 
20022, 483-585. 

‒‒‒, Subida al Monte Carmelo, en Obras completas, BAC, Madrid, 20022, 
241-482. 

LUIS DE GRANADA, Doctrina espiritual, en Obras completas, Tomo XIV, 
FUE, Madrid 1997. 

–––, Introducción del símbolo de la fe I, en Obras completas, Tomo XI, FUE, 
Madrid 1996. 

PSEUDO DIONISIO AREOPAGITA, Teología Mística, en Obras completas, 
BAC, Madrid 1990, pp. 371-380. 

Juan TAULERO, Sermones. El abandono interior y el nacimiento de Dios en 
el fondo del alma, Murcia 2022 (www.dominicos.org). 

TERESA DE JESÚS, Camino de perfección (Códice de El Escorial), en Obras 
completas, BAC, Madrid 20039, pp. 236-419 

–––, Libro de la Vida, en Obras completas, BAC, Madrid 20039, pp. 33-
232. 

–––, Moradas del castillo interior, en Obras completas, BAC, Madrid 
20039, pp. 470-583. 

TERESA DE LISIEUX, Historia de un alma, Monte Carmelo, Burgos 2000. 

–––, Últimas conversaciones, en Obras completas, Monte Carmelo, Bur-
gos 1989, pp. 843-1045. 

TOMÁS DE AQUINO, Suma de Teología, 5 vols., BAC, Madrid 1988-1994. 

TOMÁS DE KEMPIS, Imitación de Cristo, Edibesa, Madrid 20022.



 

 

  



 

 

 

 

 

A veces empleamos el verbo «orar» como si se tratase de una acción 
concreta y determinada. Sin embargo, es todo lo contrario. Pocos ver-
bos hay más flexibles que éste, porque podemos orar de muy diversos 
modos, dependiendo de las circunstancias en las que vivamos, de 
nuestras cualidades y, claro está, de la voluntad de Dios, que es nues-
tro interlocutor. Por eso, cuando una persona afirma que no se le da 
bien orar, nosotros podemos preguntarnos: ¿conocerá esta persona el 
modo de orar que mejor se adapta a ella? De esto trata este pequeño 
libro: nos ofrece diversos modos de relacionarnos con Dios, para que 
podamos encontrar el más adecuado para nosotros. 

 


