MODOS Y AMBITOS DE ORACION

COMO ESTAR EN CONTACTO CON DI0s

FRAY JULIAN DE Cos, O.P.

VALENCIA 2026






FRAY JULIAN DE Cos, O.P.

MODOS Y AMBITOS DE ORACION

COMO ESTAR EN CONTACTO CON DI0s

V ALENCIA 2026



18-02-2026

ISBN: 978-84-09-82005-4

Este libro es una version de: Rezar, orar, contemplar. Sobre los diversos
modos de relacionarnos con Dios, Edibesa, Madrid 2020, adaptada a la
asignatura de Teologia Espiritual.

Ha sido editado por fray Julian de Cos O.P. y puede descargarse gra-
tuitamente en:

https:/ /www.dominicos.org/estudio/recurso/ modos-y-ambitos-
de-oracion/

Foto de la contraportada: imagen de santo Domingo tomada en el
santuario de Nuestra Sefiora de la Pefa de Francia (Salamanca).



Modos y ambitos de oracion

CONTENIDO

Introduccién

Distintas formas de ser. Diferentes formas de orar....................... 7
1. La oraciéon de peticion

La insistente mujer cananea............ccceceeeveiiiiniiniiiinnne, 11
2. La oracion de intercesion

Moisés intercede por su pueblo .........ccocevvevirinincnieeneneiccnenes 15
3. La oracion intelectiva

La inteligencia de la Virgen Marfa...........ccccccoveiiniiinncccnne. 19
4.La Lectio Divina

La Lectio Divina y el estudio mondastico...........c.ccccceevrucinncnnnnee. 23
5. La oraci6n afectiva

El amor de santa Maria Magdalena.............ccccccceuviiiiiincnincnnee. 23
6. Las devociones

Las devociones de santo Tomas de AQUINO........cccceevveereriennene. 31

7. La oracion de las lagrimas
Las lagrimas de la mujer pecadora...........cccccevueiciniiiinnicncnnnne. 35

8. La contemplacidén en la accion
San Ignacio de Loyola y la contemplacién en la acciéon.............. 39

9. La contemplacion de Dios en el trabajo
El ora et labora de los benedictinos ...........cccccecevenenieenencniccnennes 43

10. La contemplacién de Dios en la opresion
Los oprimidos anawim........c.cccceeeveeeeirenieieinienieieeneneeeeeneeenen 47

11. La contemplacién de Dios en la naturaleza
El hijo prédigo y la contemplacién de la naturaleza .................. 51

12. La contemplacion de Dios en el arte
Fra Angelico, el pintor de la LUz ......cccccoeveevvccncincincee, 55

13. La oracion sensitiva
La mujer hemorroisa y los cinco sentidos ..........ccceveevrecvnucuennee 59

14. La oracién con el cuerpo
Santo Domingo de Guzman y sus modos de orar con
€l CULTPO .., 63



Como estar en contacto con Dios

15. Las peregrinaciones

El peregrino san Pablo de Tarso .........cccccccevveiniiniiniiniinne, 67
16. La oracion imaginativa

La imaginacion de santa Teresa de Jests..........cccccceeiruiinncnnnne. 71
17. La oracion ascética

Las cinco llagas de san Francisco de Asis.........ccccceevevrecvrrcnnnnee 75
18. La oracion vocal

Jestis nos ensena el Padrenuestro ...........ccceeeeveeeeeeeceeceeeceveeennen, 79
19. La oracién comunitaria

Cluny y el Oficio Divino ..., 83
20. La repeticion de jaculatorias

Las jaculatorias de Taizé ..........cccccooveiniiiniiiniiiniiiiciccce 87
21. El Rosario

Los rosarios que regalaba santa Rosa de Lima............................. 91
22. El recogimiento

Fray Francisco de Osuna y el recogimiento .............ccccecceunneeee. 95
23. El desprendimiento

El joven rico y el desprendimiento............cccoevccciniiciiniincnnnne. 99
24. La oracion continua

La oracién continua de santa Catalina de Siena........................ 103
25. La actitud contemplativa

Zaqueo, el contemplativo.........ccceeeiecirinenenininincccee, 107
Conclusion

Todos los creyentes estamos llamados a orar ............cccceeneee. 111
Bibliografia citada.......cccoceveeininnreninninnsencsncsnnsencnisnnsescssessnsesessenes 115



Modos y ambitos de oracion

INTRODUCCION

Distintas formas de ser. Diferentes formas de orar

Todos conocemos a personas creyentes que no tienen reparo en
decir que la oracion no va con ellas. Aunque a alguno le pueda sor-
prender o incluso escandalizar, entre esa gente hay también religiosas
y religiosos. Estos procuran no asistir a las oraciones comunitarias y
sOlo recurren a la oracién privada en momentos especiales.

(Podria deberse esto a que Dios no les ha llamado a la oracién?
;O hay algo en ellos que les dificulta mucho orar? En este libro vamos
a mostrar que no se trata de eso, sino, probablemente, a que no han
encontrado su modo concreto y personal de comunicarse con Dios.
Los modos de orar que ellos conocen no encajan con su forma de ser,
o con sus circunstancias, y por eso han llegado a la conclusion de que
la oracién no va con ellos.

Pero el hecho es que a todos los seres humanos, también a los
ateos y a los agnosticos, Dios nos ha dado un alma, gracias a la cual
podemos relacionarnos con I, si es que asi lo deseamos. Y surge aqui
una pregunta fundamental: ;como podemos constatar que estamos
realmente orando? O, dicho de otro modo, jcuando se entabla una
intima relaciéon entre Dios y nosotros? La respuesta es sencilla:
cuando dejamos de pensar en Dios como una idea y le sentimos como
un T4 que nos interpela, haciéndose presente en nuestra vida. Logi-
camente, aqui surge otra importante pregunta: ;como sucede esto?
:Dénde o cuando se hace presente Dios en nuestra vida? Pues bien,
es de eso de lo que vamos a hablar aqui.

Capitulo a capitulo, vamos a ver algunos de los muchos modos
de orar que existen. Y decimos «muchos», por no decir «infinitos»,
pues todas las personas somos diferentes, vivimos en circunstancias
diferentes y Dios nos trata a cada uno de forma diferente. En efecto,
hay personas que son muy racionales, otras son muy afectivas. Algu-
nas tienen una gran memoria y otras mucha imaginacién. Hay tam-
bién personas a las que les gusta usar el pensamiento l6gico y otras
que son mas bien intuitivas. Hay gente que es espontanea y gente que,
por el contrario, prefiere seguir rutinas fijas. Unos tienen una gran



Como estar en contacto con Dios

sensibilidad artistica y a otros se les da mejor la mecanica. Hay per-
sonas que estdn atentas a lo que captan sus sentidos y otras que viven
aisladas del mundo. Hay gente timida e introvertida, y otra a la que
le encanta hablar con desconocidos.

Asimismo, todos pasamos por diversos momentos animicos y
estamos inmersos en diferentes experiencias vitales. Por ejemplo, no
oran igual una joven madre de familia y un anciano ermitafio. Es tam-
bién diferente la relacién que pueden tener con Dios una persona que
vive un momento de paz, pues todo le va razonablemente bien, y otra
que pasa por una situacion angustiosa porque un hijo suyo ha sufrido
un accidente y se debate entre la vida y la muerte en un hospital. Ante
tanta variedad es 16gico pensar que hay infinitos modos de orar.

Es imposible que en este libro veamos esos infinitos modos,
claro, pero si vamos a conocer algunos de ellos, los que nos han pare-
cido mas importantes en el contexto de la Iglesia catdlica, a la cual nos
referiremos en este libro cuando hablemos de «la Iglesia». Pues bien,
dichos modos son: la oracién de peticion y la de intercesion, la oraciéon
intelectiva, la imaginativa, la afectiva y la sensitiva, la oracién ascé-
tica, la Lectio Divina, el Rosario y la repeticion de jaculatorias, la ora-
cion de las lagrimas, la contemplacion en la accion y la oracién con el
cuerpo, las devociones y las peregrinaciones, la contemplacion de
Dios en la naturaleza, en el arte, en el trabajo y en la opresion, la ora-
cion vocal, el recogimiento y el desprendimiento, la oracién comuni-
taria, la oracién continua y la actitud contemplativa.

Obviamente, estos modos y &mbitos de oracion pueden combi-
narse de muy diferentes formas. Por ejemplo, podemos orar comuni-
tariamente contemplando la naturaleza, experimentar la oracién de
las lagrimas haciendo Lectio Divina, orar con el cuerpo mientras reci-
tamos jaculatorias, o rezar el rosario cuando peregrinamos a un san-
tuario. Como ya hemos dicho, hay infinidad de formas de orar.

Y cuando una persona descubre el modo o los modos de orar
que encajan con su personalidad, entonces cambia, es decir, experi-
menta una conversion, porque su contacto con Dios la hace madurar.
Y, asi, la oracién pasa a ser algo imprescindible en su vida. Orando,
la persona se siente segura y protegida por Dios, se hace consciente
del valor que tiene ser hija suya y disfruta de la felicidad que le da el
sentirse amada por El.



Modos y ambitos de oracion

Algunos llegan a necesitar fisicamente la oracién, porque les
ayuda a conciliar serenamente el suefio o sienten que les da energia
para afrontar el dia. Y hay muchos que, siendo personas orantes, tie-
nen la satisfaccion de sentirse realizados en su vida, porque esa es su

vocacion, su papel en la Historia de la Salvacion, su lugar en el Reino
de Dios.

Logicamente, cuando descubrimos un modo de orar que se
adapta a nuestras circunstancias y lo practicamos satisfactoriamente,
entonces se nos hace mas facil orar mediante otras formas que antes
no «funcionaban» con nosotros. Y eso es porque a medida que nos
convertimos en personas orantes, nuestra relaciéon con Dios se hace
cada vez mas facil y fluida, y conectamos con El en 4mbitos y circuns-
tancias cada vez mas diversos.

Ahora cabe preguntarnos si conocemos y practicamos los mo-
dos de orar que realmente se adaptan a nosotros o nos limitamos a
seguir las normas y las costumbres ya adquiridas. ;Estamos dispues-
tos a aventurarnos a practicar un nuevo tipo de oracién? Dicho de
otro modo: ;hasta qué punto estamos interesados en relacionarnos
con Dios? Quizas este libro nos ayude a dar respuesta a estas impor-
tantes preguntas.



10

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

1. LA ORACION DE PETICION

La insistente mujer cananea

Hay quienes, por muy diferentes motivos, necesitan encontrar
a Jesus cuanto antes. Cuando estamos ante un problema acuciante,
muchos no somos capaces de esperar pacientemente a que Dios actte,
sino que necesitamos suplicarle que nos ayude.

Es el caso de la mujer cananea! —o sirofenicia?>-. San Mateo nos
dice que Jests estaba con sus discipulos haciendo un retiro espiritual
en la region de Tiro, que esta al norte de Galilea. Era una zona donde
no habia casi judios. Caminaban tranquilamente por el campo,
cuando, de repente, empezaron a oir los gritos de una lugarena que
queria ver a Jesus. Era tal el escdndalo, que los discipulos tuvieron
que pedirle a Jestis que parara para atenderla.

(Qué buscaba aquella mujer pagana? ;Se trataba de alguien
que, caprichosamente, queria que Jests hiciera un milagro? Por eso
El no le hacia caso: queria ponerla a prueba. Cuando por fin Jests se
paré y descubrié que aquella mujer queria que El sanara a su hija, la
llamé6 «perrita», lo cual, obviamente, era un insulto. Pero ella espon-
tdneamente reaccioné muy bien, porque, en lugar de responder con
otro insulto, acept6 su condicién de «perrita» y, ademas, le llamé «Se-
fior». Ante aquella patente prueba de humildad, Jestis san6 a su hija.

El Sefior nos dice: «Pedid y se os dara»3. Casi todos hemos tenido
la experiencia de haber pedido algo a Dios y no haber recibido lo es-
perado. Santiago nos dice en su carta que, cuando oramos de un
modo erréneo, Dios no atiende nuestras peticiones*.

¢Y qué hizo bien aquella mujer pagana?: para empezar, no se
limit6 a solicitar una ayuda, sino que la suplic6, es decir, rog6 a Jests
con una total sumisién y humildad. Y no lo hizo s6lo una vez, sino
muchas, con insistencia, mientras caminaba por el campo. Y lo hizo

1 Cf. Mt 15,21-28.
2 Cf. Mc 7,24-30.
SMt7,7,

4 Cf. St 4,3.

11



Como estar en contacto con Dios

con fe, pues, a pesar de ser pagana, tenia por seguro que Jesus era el
Senor.

¢Oramos nosotros asi? Desgraciadamente, no siempre lo hace-
mos, porque nos duele interiormente humillarnos, incluso ante el
mismo Dios. ;Y lo hacemos con la insistencia de la mujer cananea?
Hay que reconocer que resulta muy cansado ser constantes en la ora-
cion, y mas ahora, que estamos acostumbrados a que las computado-
ras, los teléfonos o las maquinas cumplan nuestros deseos sin mas
que tocar un botén.

.Y lo hacemos con suficiente fe? Esta es una pregunta muy per-
sonal, que puede resultarnos dificil de contestar. Pero es muy signifi-
cativo que Jests se quejara a sus discipulos por su falta de fe. Recor-
demos el episodio del muchacho que estaba poseido por el «demo-
nio» -o la enfermedad- de la epilepsia. Los discipulos no pudieron
expulsar dicho «demonio» y lo tuvo que hacer Jestis. San Mateo nos
lo cuenta ast:

«Entonces los discipulos se acercaron a Jestis, en privado, y le dijeron:
“ ; Por qué nosotros no pudimos expulsarle?”. El les dijo: “Por vuestra
poca fe. Porque yo os aseguro: si tenéis fe como un grano de mostaza,
diréis a este monte: ‘Desplazate de aqui alla’, y se desplazard, y nada
0s serd imposible” »>.

Respecto a la importancia que tiene orar con insistencia, parece
que Jesus se contradice cuando dijo a sus discipulos: «Cuando oréis, no
habléis mucho, como hacen los paganos: ellos creen que por mucho hablar
seran escuchados»®. Para entender esto es necesario saber, como los dis-
cipulos ya sabian, que los paganos solian relacionarse con sus dioses
como si éstos fueran unos comerciantes que reclaman un pago para
atender las peticiones. Y dicho pago consistia en una cantidad deter-
minada de animales sacrificados, incienso quemado y oraciones reci-
tadas en su honor.

Por desgracia, nosotros a veces también podemos caer en el
mercadeo. Pensamos que, por rezar un namero determinado de Pa-
drenuestros o Avemarias, Dios nos atendera. Pero Dios no es un

5 Mt 17,19-20.
6 Mt 6,7.

12



Modos y ambitos de oracion

comerciante. El no quiere que le paguemos sino que le amemos. Y el
verdadero amor es insistente, no se cansa.

Ademas, la perseverancia en la oracion es un signo de que esta-
mos pidiendo algo realmente importante. Sin embargo, cuando reza-
mos por un simple capricho, lo dejamos pronto. En efecto, cuando
Jests vio que la mujer cananea le llamaba con tanta perseverancia, vio
que ella necesitaba algo importante: por eso se detuvo y la atendio.

Hay que tener en cuenta otro elemento fundamental: cuando
Dios atiende nuestras peticiones lo hace a su manera, segtin su divina
sabiduria. Cudntas veces nos habra pasado que Dios nos ayud6 a re-
solver un problema, pero como lo hizo de un modo diferente al que
nosotros queriamos, no fuimos capaces de percatarnos de su accion.

El mejor modelo de oracion de peticion es el que Jestis emple6
en el huerto de Getsemani, antes de su Pasion’. Si contemplamos de-
tenidamente este pasaje, en la oracion en el huerto Jests le expone al
Padre su problema, pero le pide que se haga su sabia voluntad, por-
que es lo mejor para todos. ;Nosotros oramos pidiendo el bien comtn
o solo el nuestro? Dicho de otro modo, ;tiene algtn sentido que Dios
atienda una peticion egoista?

Por eso, Jestis nos dice que si queremos que Dios atienda nues-
tra peticion, debemos hacerlo en su nombre: asi siempre nos aten-
derds. Esto tiene una clara aplicacion litargica, afiadiendo a nuestras
oraciones la coletilla: «por Jesucristo Nuestro Sefior, amén».

Pero también tiene un significado mucho maés profundo.
Cuando el prior le pide a un fraile que asista a una reunién del Ayun-
tamiento en su nombre, ese fraile sabe que en dicha reunién debe ex-
presar la opinién del prior, no la suya. Por eso habla en su nombre.
Pues bien, segtin esta interpretacion, es a eso a lo que se refiere Jesus:
cuando pidamos algo a Dios, debemos intentar hacerlo como lo haria
su Hijo, en la medida de nuestras posibilidades. Es decir, cuando ore-
mos, podemos pensar: «;Qué pediria Jesus si estuviese en mi lugar?,
;como lo haria?».

7 Cf. Lc 22,39-46.
8 Cf. Jn 14,13.

13



Como estar en contacto con Dios

Volvamos a Getsemani. Alli Jestis suplicé que se hiciese la vo-
luntad de Dios Padre, porque El no queria que se hiciese lo que desea-
ban egoistamente algunas personas ni queria estar en manos del azar.
En efecto, tras la oracion en el huerto, Jests estuvo sereno porque sa-
bia que su sufrimiento y su muerte no iban a ser fruto de un capricho
humano ni de una fatalidad del destino. Tras aquella oracién, Jests
supo que el Padre, sabiamente, iba a guiar sus pasos para salvar a
toda la humanidad. Y lo acept6 décilmente.

Esta es otra clave importante de la humilde mujer cananea: al
suplicar a Jesus, se puso mansamente en sus manos.

14



Modos y ambitos de oracion

2. LA ORACION DE INTERCESION

Moisés intercede por su pueblo

Retrocedamos en el tiempo unos 3200 afios y unamonos al pue-
blo de Israel en su éxodo. Este caminaba hacia una Tierra Prometida
que no parecia existir, porque nunca llegaba a ella. Los israelitas lle-
vaban demasiado tiempo en el desierto, con poca comida y atn me-
nos agua, y abrasados por el sol. Estaban muy mal, mucho peor que
cuando eran esclavos en Egipto: jqué buenas estaban las cebollas que
entonces comian!®. Por eso, a pesar de que con sus propios ojos habian
visto como Dios les sacaba de alli, ahora dudaban de sus intenciones:
irealmente queria conducirles a una tierra que mana leche y miel?, ;o
queria, mas bien, que muriesen en ese inmundo desierto?10.

Estas dudas acerca de Dios son universales. Cuando el creyente
estd sumido en una grave situacion y no parece que Dios haga nada,
entonces surge en él una gran inseguridad.

Pero aquellas dudas del pueblo de Israel no gustaron nada a
Dios, pues El habia hecho grandes proezas para liberarlos de Egipto,
estableciendo con ellos una Alianza, segtin la cual, El seria su Dios a
cambio de que ellos cumpliesen sus Mandamientos!'. Aunque era un
trato muy ventajoso para los israelitas, ellos no lo cumplian, sino que
dudaban de Dios y se rebelaban contra El'2, Por eso, Dios decidi6 co-
rregirles con dureza para conseguir que fuesen un buen pueblo de
creyentes. Entonces Moisés tuvo que intervenir.

En efecto, sumidos en esta grave situacion, los israelitas no es-
taban en condiciones de pedir nada a Dios y, por el contrario, estaban
abocados a sufrir una grave correccion divina. Fue entonces cuando
Moisés intercedié ante Dios por su pueblo y El atendié su peticion y
les perdoné’s.

9Cf. Nm 11,5.

10 Cf. Ex 17,3.

11 Cf. Ex 20.

12.Cf. Nm 14,1-13.
13 Cf. Nm 14,13-25.

15



Como estar en contacto con Dios

La oracién de intercesion es muy comun en la Iglesia. Muchas
personas recurren a otras para que intercedan por ellas ante Dios.
Esto lo saben nuestras queridas monjas contemplativas, pues todos
los dias rezan por el bien de otras personas y de toda la humanidad.
Y lo saben hacer muy bien, pues nuestras monjas oran humildemente,
pensando en el bien comtn y con mucha fe. Por eso, sus oraciones
son atendidas sabiamente por Dios, aunque a veces nosotros no sea-
mos conscientes de ello.

Desde sus origenes, la oraciéon de intercesiéon ha sido un ele-
mento muy importante en el monacato. De hecho, muchas personas
ingresan en la vida monéastica buscando entregarse gratuitamente a
Dios y deseando hacer el mayor bien posible por medio de la oraciéon
de intercesion.

En este modo de orar también participan las personas difuntas.
Si se trata de alguien que estd atn en el purgatorio, nosotros rogamos
a Dios para que esa persona acceda pronto al Cielo. Esto es algo que
normalmente hacemos por nuestros amigos y familiares difuntos.
Pero, si la persona difunta ya estd en el Cielo, como es el caso de las
que han sido canonizadas, entonces ocurre todo lo contrario, somos
nosotros los que le pedimos a esa persona difunta que interceda ante
Dios, en su corte celestial. Por eso es muy normal orar a los santos,
pues ellos tienen conexién directa con Dios.

Ciertamente, todos podemos interceder por otras personas. Y,
de hecho, lo hemos hecho muchas veces, ya sea, por ejemplo, para
que sane un familiar o para que apruebe un examen un amigo. Pero
interceder bien no es facil, porque no es facil orar en nombre de Jesus,
que es lo que hace un buen intercesor. De ahi la importancia que tiene
la clausura en los monasterios. Esta ayuda a las monjas y a los monjes
a vivir en un ambiente aislado del mal del mundo y abierto a la pre-
sencia de Dios. Viviendo en la clausura de un monasterio es més facil
orar como lo haria Jests que estando en medio del mundanal ruido.

Pero si nos esforzamos, también nosotros podemos interceder
correctamente por otras personas, aunque lo hagamos mientras con-
ducimos el coche yendo a trabajar, si estamos en un bar tomando un
café o si descansamos viendo la televisiéon después de cenar. Aunque,
ciertamente, lo hariamos mucho mejor si estuviésemos en una

16



Modos y ambitos de oracion

silenciosa capilla, arrodillados ante el sagrario o encerrados en nues-
tra habitacion, como recomendaba Jests:

«T, en cambio, cuando vayas a orar, entra en tu aposento y, después
de cerrar la puerta, ora a tu Padre, que estd alli, en lo secreto; y tu
Padre, que ve en lo secreto, te recompensarda»14.

Moisés oraba por su pueblo en la «tienda del encuentro»'5. Esta
estaba montada fuera del campamento para guardar las Tablas de la
Ley. En ella, alejado del bullicio, estando a solas con Dios, Moisés in-
tercedia por los israelitas.

14 Mt 6,6.
15 Cf. Ex 33,7-9.

17



18

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

3. LA ORACION INTELECTIVA

La inteligencia de la Virgen Maria

La experiencia contemplativa mas importante de toda la histo-
ria es la que vivié Maria en la Anunciacién'®. En dicha escena biblica
la Virgen no sélo tuvo una profunda vivencia mistica, sino que, ade-
mas, se convirtié en la Madre de Dios, pues concibi6 en su vientre a
Jesucristo. Es cierto que toda vivencia mistica transforma de un modo
u otro al que la experimenta, pero nunca hubo ni habra nada igual.

San Lucas nos dice que la Virgen Maria qued6 embarazada del
Hijo de Dios de un modo no forzado, pues antes hubo un importante
didlogo con el Arcangel Gabriel, en el que ella se mostré como una
mujer de gran inteligencia. En este pasaje evangélico leemos primero
que Maria «discurria qué significaria aquel saludo». Entonces el Arcangel
le respondié comunicandole que ella habia sido elegida por Dios para
ser la Madre de su Hijo. Y a continuacién Maria volvié a usar su inte-
ligencia, preguntando: «;Como serd esto, puesto que no conozco varon?».
Y el Arcangel se lo explic6. Entonces, tras meditarlo, Maria acepto lo
que Dios le pedial’.

A Maria se la suele mostrar como una mujer muy afectiva y pia-
dosa. Y es asi. Pero pocas veces contemplamos su faceta de mujer
perspicaz e inteligente. Hay otro pasaje que nos muestra esto muy
bien: las bodas de Canal!8. En esta escena, Maria sabe descubrir un
grave problema: falta vino en la boda. Y sabe tomar la decisién mas
correcta: dejarlo en manos de su Hijo. Y para ello emple6 su inteligen-
cia, pues, razonadamente, le hizo ver que era necesaria su interven-
cion. Entonces El, ateniéndose al razonamiento de su Madre, trans-
formo el agua en vino y la fiesta pudo continuar. Efectivamente, hay
personas que, como Maria, les gusta hablar con Dios razonadamente,
entablando con El un dialogo en el que la inteligencia juega un papel
importante.

16 Cf. Lc 1,26-38.
17 Cf. Lc 1,26-38.
18 Cf. Jn 2,1-11.

19



Como estar en contacto con Dios

Cuando en la Iglesia —y fuera de la Iglesia— se habla de espiri-
tualidad racional, suele aparecer el nombre de santo Tomads de
Aquino (ca. 1224-1274), ese gran pensador medieval que propicié un
considerable avance en la teologia cristiana. Nos cuentan los que le
conocieron que, cuando tenia un problema para desarrollar una idea
teoldgica, se ponia a orar y, razonando en presencia de Dios su pro-
blema, lograba discernir una solucién satisfactoria.

El estaba formado espiritualmente en el carisma de los frailes a
los que se uni6 siendo muy joven: la Orden de Predicadores, es decir,
los dominicos. Por entonces ésta era una Orden muy novedosa, pues
hacia poco que habia sido fundada y, para sorpresa de muchos, la
Iglesia permiti6é que todos sus sacerdotes predicaran el Evangelio.

Hasta entonces esto s6lo lo podian hacer los obispos y aquellos
sacerdotes a los que los obispos les daban un permiso especial. Al
resto de predicadores la Iglesia s6lo les permitia hablar de moral y
exhortar a la conversion. Aunque ahora seria inconcebible que un as-
pirante a sacerdote no estudiase teologia antes de ordenarse, eso era
lo normal en tiempos de santo Domingo de Guzman (ca. 1174-1221),
el fundador de la Orden de Predicadores. Esto se debia a que el nivel
cultural y econémico era muy bajo.

Pero también se sumaba el peso que tenian estas palabras de
Jesus: «Yo te bendigo, Padre, Serior del cielo y de la tierra, porque has ocul-
tado estas cosas a los sabios e inteligentes, y se las has revelado a los peque-
iios. Si, Padre, pues asi te ha parecido bien»1°. Y san Pablo afirma lo
mismo en la primera carta a los Corintios?. En efecto, hasta entonces
el estudio de la teologia se veia en la Iglesia como un peligro, pues
nos puede hacer caer en la soberbia y la vanagloria, y asi, en lugar de
acercarnos a Dios, la teologia nos aleja de El.

Bueno, pues santo Domingo quiso que sus hermanos estudia-
ran bien la teologia para que después pudieran predicar bien el Evan-
gelio. Y, siendo la Orden de Predicadores una Orden mendicante,
como los franciscanos, les pidié que estudiaran como auténticos
«mendicantes», es decir, con humildad y mansedumbre. Todo esto
convenci6 al Papa para dar a los dominicos permiso para predicar. Y

191 10,21.
20 Cf. 1Cor 1,17-31.

20



Modos y ambitos de oracion

esta innovacién tuvo un gran éxito, de tal modo que pronto se exten-
di6 a otras Ordenes religiosas y al clero diocesano.

En su Suma Teologica, santo Tomas nos habla de como hay que
estudiar para después predicar el Evangelio. No se trata simplemente
de memorizar y recitar lo memorizado. Tampoco hay que limitarse a
investigar y mostrar lo investigado. Sino que es necesario, sobre todo,
«contemplar y dar lo contemplado»?!. Es decir, santo Tomds concibe
la predicacion como un modo de orar, porque el predicador ha de
tener experiencia de Dios cuando estudia y después ha de compar-
tirlo en su homilia. Asi, la propia homilia se convierte en una oraciéon
que va del corazén del predicador al corazén de los oyentes.

En efecto, por medio del buen uso de nuestra inteligencia pode-
mos acercarnos a Dios y relacionarnos con El. Pero es muy importante
que seamos mansos y humildes, pues sé6lo asi nos dejaremos guiar
por lo que el Espiritu Santo nos transmite en aquello que estamos es-
tudiando.

La Virgen Maria era tan humilde que se llamaba a si misma «la
esclava del Sefior». Por eso, El la escogid para ser la Madre de Jestas?2.
Pues bien, gracias a su humildad y su inteligencia, pudo asumir y
aceptar libremente lo que Dios le pidi6 en la Anunciacion.

21 Cf. STh II-1I q.188, a.6.
22 Cf. Lc1,48.

21



22

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

4. LA LECTIO DIVINA

La Lectio Divina y el estudio monastico

A la hora de estudiar las Sagradas Escrituras, el método mas
contemplativo y espiritual es la Lectio Divina, que surgio, probable-
mente, en el antiguo monacato del desierto (siglo IV). Después fueron

sobre todo los benedictinos los que lo difundieron por Europa occi-
dental durante la Edad Media.

Este método es muy conocido: se comienza leyendo atenta-
mente bien el texto biblico que se quiere orar; después se medita qué
es lo que Dios nos quiere decir en ese texto; a continuacion, se ora, es
decir, se dialoga con El eso que nos ha comunicado; y, por altimo,
debemos dejar que el corazén se vaya silenciando y centrando en Dios
o en alguna cualidad o virtud divina que El nos ha mostrado en la
oracion. Asi alcanzamos la contemplacion. Pues bien, ésta es la téc-
nica con la que las monjas y los monjes estudian la Biblia. Es un ejer-
cicio espiritual que, poco a poco, les va santificando, porque les per-
mite interiorizar y hacer suya la Palabra de Dios.

Y todos podemos practicarlo. Pero hay que tener en cuenta algo
muy importante: este método debe adaptarlo el orante a sus propias
caracteristicas y cualidades. Si, por ejemplo, una persona es muy ra-
cional, ha de buscar lo que Dios le estd comunicando racionalmente
en ese pasaje biblico que esté leyendo. Si la persona es muy imagina-
tiva, puede imaginarse a si misma dentro de la escena interactuando
con Dios. Esta es la conocida «composicién de lugar» que san Ignacio
de Loyola (1491-1556) recomienda hacer en sus Ejercicios Espirituales.
Se trata de meternos tanto en la escena que lleguemos a ver, oir, oler
y tocar lo que en ella ocurre, acabando nuestro ejercicio con un colo-
quio con Dios o la Virgen Maria?.

Si el orante es muy afectivo, puede evitar pensar racionalmente
lo que Dios le dice y limitarse a amar lo que contempla en dicha lec-
tura. Y si el orante tiende a ser intuitivo, debe, obviamente, usar su
intuicion, captando lo que instantdneamente le viene a la mente sin

23 Cf. EE [122-126].

23



Como estar en contacto con Dios

usar la razén. Es decir, la Lectio Divina funciona cuando la persona
accede al pasaje biblico con las cualidades que mejor maneja, pues asi
le resulta mas facil y sencillo.

Si vamos a la Eucaristia por la mafiana, podemos hacer Lectio
Divina a lo largo del dia con las lecturas que hemos escuchado. Para
ello, es necesario que en Misa las escuchemos atentamente y nos que-
demos con aquello que mas nos ha llamado la atenciéon. Y después,
mientras vamos al trabajo, o en la comida —si uno come solo—, pode-
mos meditar qué es lo que Dios nos ha querido decir con aquello que
hemos escuchado por la mafiana. Y por la noche, antes de meternos
en la cama, lo dialogamos con Dios y hacemos silencio para contem-
plar aquello que El nos quiere mostrar. Y asi, orando, uno entra ma-
ravillosamente en el mundo de los suefios, preparandose para afron-
tar al dia siguiente otra jornada.

El objetivo de la Lectio Divina no es hacer un estudio biblico.
No se trata de averiguar algo novedoso sino de meditar, orar y con-
templar. Si al final de la Lectio Divina sentimos el agrado de haber
estado con Dios, significa que hemos orado, aunque no hayamos des-
cubierto nada nuevo.

Se puede también orar leyendo otro tipo de textos, sobre todo
si son de tematica religiosa. Porque Dios nos puede hablar por medio
de multitud de medios. De hecho, muchos oran viendo peliculas, asis-
tiendo a conferencias o visitando museos. Se trata de aplicar la misma
técnica: prestar atencion a lo que vemos y oimos, meditar qué nos dice
Dios con ello, dialogarlo con El y contemplarlo. Siempre con el fin de
transformarnos interiormente, haciéndonos més generosos y caritati-
VOSs.

Otro modo de oracién muy practicado en la Iglesia, y que tiene
su origen en el mundo monaéstico, es la meditacion de pequetios di-
chos espirituales. En la antigtiedad hubo monjes y también monjas
que dejaron a sus discipulos colecciones de este tipo de dichos, a los
que se ha llamado «apotegmas». Los més destacables son los de Eva-
grio Pontico (ca. 345-399), que vivi6 en el desierto de Las Celdas (o
Kellia), en Egipto. Siglos mas tarde, se hicieron muy famosos los con-
sejos que recogio el canénigo regular fray Tomas de Kempis (ca. 1379-
1471) en su Imitacion de Cristo. Se trata de la obra cristiana mas difun-
dida después de la Biblia. Un gran namero de fieles a lo largo de la

24



Modos y ambitos de oracion

historia han leido, meditado, orado y contemplado lo que Dios les ha
mostrado por medio de esta obra.

También es muy recomendable orar leyendo vidas de santos.
En los origenes de la Iglesia, en tiempos de las persecuciones, era muy
comun que, al reunirse las comunidades para orar, se leyese publica-
mente la vida de los martires. Se trata de algo muy edificante por me-
dio de lo cual Dios nos habla. En el &mbito del monacato del desierto,
destaca la Vida de Antonio, escrita por san Atanasio de Alejandria (ca.
295-373), que narra la historia del monje al que se ha considerado du-
rante siglos como el principal modelo de la vida religiosa: san Anto-
nio Abad (ca. 251-356). La coleccion de vidas de santos mas conocida
e influyente de la historia es la Leyenda aurea -también llamada Le-
yenda dorada o Flos sanctorum- del beato Jacobo de la Voragine (1230-
1298). Son muchos los que, leyendo vidas de santos, han sentido que
Dios les llamaba a entregar su vida por el Evangelio.

Volvamos a la Lectio Divina propiamente dicha: la de la Biblia.
Esta es practicada asiduamente por todos los monjes cristianos. Hay
monasterios en los que las monjas se retinen una vez a la semana para
compartir entre ellas lo que Dios les ha comunicado en la Lectio Di-
vina de las lecturas de la Eucaristia del proximo domingo. Eso es muy
bueno, porque toda la comunidad se enriquece con lo que Dios trans-
mite a cada una. Es muy interesante contrastar cémo varia lo que Dios
comunica a las hermanas segtn éstas sean mas racionales, afectivas,
intuitivas o imaginativas. También surgen en ellas muy diversos sen-
timientos, como el agradecimiento, el arrepentimiento, el perdoén, la
felicidad o la alabanza. Ademas, algunos monasterios publican esto
en su pagina web para darlo a conocer a todos. Asi, compartiendo los
frutos de su contemplacion, predican el Evangelio.

25



26

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

5. LA ORACION AFECTIVA

El amor de santa Maria Magdalena

Una de las escenas més bonitas de la Biblia es el encuentro de
Maria Magdalena con Jesus resucitado. Nos la narra san Juan en el
capitulo 20. Ella habia ido al sepulcro donde habian enterrado a Jesus,
pero lo encontré vacio y se puso a llorar. En él habia dos angeles que
le preguntaron por qué lloraba. En esto, ella se dio la vuelta y vio en
el huerto que estaba junto al sepulcro a un hombre que ella pens6 que
era el hortelano. Por eso le pregunt6 si él habia movido el cuerpo de
Jests. Pero aquel hombre no era el hortelano, sino Jests resucitado.
En cuanto El la llamé por su nombre, ella lo reconocié y lo abrazé.
Pero El le pidié que no le tocase porque atin no habia subido al Padre.
Y le pidi6 que anunciara a los apdstoles que habia resucitado y que
iba a subir al Padre.

Maria Magdalena amaba pura y auténticamente a Jests, pues
El la habia salvado del mal. Nos dice san Lucas que Jests habia ex-
pulsado de ella a «siete demonios»?4. El nimero siete significa en len-
guaje biblico la totalidad. Es decir, que cuando Maria Magdalena en-
contré a Jests, estaba esclavizada por sus tentaciones y sus malos sen-
timientos. Su vida era un infierno. Pero Jesus la salvé de todo eso y la
convirtié en una mujer libre para ser ella misma y libre para amar
pura y desinteresadamente.

Y entonces Maria Magdalena se uni6 al grupo de Jests, a pesar
de que aquello suponia la expulsiéon de su familia y de su grupo de
amistades, pues en aquella época una mujer no podia estar fuera de
casa sin la compania de un varén adulto de su familia. Es decir,
cuando Maria Magdalena opt6 por seguir a Jesus lo dejé absoluta-
mente todo, incluida su reputacién. Se quedé sin nada, sélo le tenia a
El y a su grupo de discipulos, en el que habia varias mujeres en la
misma situacion que ella.

Podemos pensar que, probablemente, también la Virgen Maria
fue expulsada de su grupo familiar por ir con su Hijo, pues, segtin

2 Cf. Lc 8,1-2.

27



Como estar en contacto con Dios

nos narra san Marcos, algunos parientes consideraban que Fl se habia
vuelto loco?: porque les parecia una locura que predicara el Evange-
lio en lugar de la Toré -es decir, la Ley Mosaica-. Y es que la familia
de Jests destacaba por guardar rigurosamente la fe judia. Eso lo sa-
bemos por san Lucas, pues nos dice que todos los afios subian a Jeru-
salén a celebrar la Pascua? y eso s6lo lo hacian los judios mas fieles a
la Tora. Probablemente, fue por eso por lo que Jesus, estando en la
Cruz, puso a su Madre en manos de su discipulo amado?”: pues, se-
guramente, ella, al haber sido expulsada de su grupo familiar, no te-
nia donde ir. En efecto, Maria estaba totalmente en manos de la divina
Providencia. Sin duda alguna, era la mas humilde sierva del Sefior.

Esta especial situacion de algunas de las mujeres que seguian a
Jests explica por qué -probablemente- se apareci6 a ellas antes que a
los apostoles. Ellos no habian perdido todo como ellas. De hecho, re-
gresaron a Galilea y se pusieron a pescar en la barca de san Pedro?.
Sin embargo, Maria Magdalena y otras discipulas no podian regresar
con su familia. Esa renuncia tan absoluta era fruto de lo muchisimo
que ellas querian a Jesus. Seguramente, fue por eso por lo que, tras
resucitar, El se apareci6 primero a ellas.

El amor es el elemento méas importante de la oracion. Hemos
visto que tenemos varias capacidades que nos pueden ayudar a orar,
como la imaginacién, la inteligencia o la memoria, pero sélo el amor
nos puede elevar a la unién con Dios. Hay personas que tienen este
sentimiento muy desarrollado, de tal forma que, cuando oran, pue-
den limitarse a amar, sin mas. Eso las llena interiormente y las hace
sentirse unidas a su Amado. En ese momento son plenamente felices.

Un buen ejemplo es la joven carmelita santa Teresa de Lisieux
(1873-1897), que un dia descubri6 que el amor era la vocacién a la que
Dios la habia llamado. En su famosa obra Historia de un alma, le narra
esta experiencia a la Madre Maria de Gonzaga:

25 Cf. Mc 3,21. También vemos el rechazo a Jests por parte de sus familiares en
Jn7,3-5.

26 Cf. Lc 2,41.

27.Cf. Jn19,27.

28 Cf. Jn 21,1-14.

28



Modos y ambitos de oracion

«Comprendi que el amor encerraba en si todas las vocaciones,
que el amor lo era todo, que el amor abarcaba todos los tiempos
y lugares... En una palabra, jque el amor es eterno...!

Entonces, al borde de mi alegria delirante, exclamé: jJestis, amor
mio..., al fin he encontrado mi vocacién! jMi vocacion es el
amor...!

51, he encontrado mi puesto en la Iglesia, y ese puesto, Dios mio,
eres Ta quien me lo ha dado... En el corazoén de la Iglesia, mi
Madre, yo seré el amor... Asi lo seré todo... jjjAsi mi suefio se
vera hecho realidad...!!!»%.

La filosofia platonica es muy afectiva, porque uno de sus ele-
mentos basicos es que el alma humana asciende al mundo divino gra-
cias al eros, es decir, gracias al amor. Esto lo adaptaron muy bien a la
teologia cristiana los Padres de la Iglesia, sobre todo san Agustin de
Hipona (354-430). Por eso la teologia agustiniana es tan afectiva. Si-
glos més tarde, san Buenaventura (ca. 1217-1274) y otros tedlogos
franciscanos tomaron para si la teologia agustiniana, pues encajaba
muy bien con la fraterna espiritualidad de su fundador, san Francisco
de Asis (ca. 1181-1226). Mientras que los dominicos conociendo buscan
amar a Dios, los franciscanos amando buscan conocer a Dios. Eso ha mar-
cado su forma de hacer teologia y de vivir el Evangelio.

Bueno, pues aquella escena de santa Maria Magdalena abra-
zando a Jesus resucitado ha quedado en el corazén de la Iglesia como
un bello testimonio de la oracién afectiva. La Magdalena representa
a todas esas personas que han dejado absolutamente todo por amor a
Jests.

2 m.C., 3v°.

29



30

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

6. LAS DEVOCIONES

Las devociones de santo Tomas de Aquino

En pleno siglo XIII, santo Tomés decidi6é ayudar a la Iglesia —y
a toda la humanidad—- integrando en la teologia cristiana todo lo
bueno que nos ofrece la filosofia aristotélica. Se trataba de una misiéon
intelectual muy arriesgada porque tenia el peligro de contaminar la
doctrina cristiana con errores paganos. Mas atin, dado que por enton-
ces los textos de Aristoteles que habia en Europa occidental procedian
de traducciones hechas por autores musulmanes, que introducian
elementos de la teologia islamica, santo Tomas corria el riesgo de in-
troducir también esos elementos isldmicos. Ademads, este tedlogo
tuvo que afrontar otro peligro: el de quedarse tan complacido con las
ideas aristotélicas, que llegase a perder la fe en el Evangelio.

Pues bien, a pesar de todos estos riesgos, santo Tomas decidi6é
seguir adelante, ya que deseaba encontrar la verdad. El sabia que
Dios, si bien nos mostré definitivamente «el Camino, la Verdad y la
Vida»30 por medio de su Hijo, no dej6 desamparadas a las personas
que no habian tenido la suerte de conocer el Evangelio. A ellas Dios
también les ayudé para que lograsen salvarse. Y lo hizo mostrdndoles
algunos aspectos de la verdad3l. Asi pues, santo Tomés se propuso
descubrir esa verdad que Dios habia diseminado en la filosofia aris-
totélica, pues sabia que ello podia ser de gran ayuda para conocer
mejor a Dios y vivir con més fidelidad el Evangelio.

¢Y qué hizo santo Tomaés para no perder su fe al estudiar los
textos aristotélicos?: apoyarse en la devocion. En efecto, cuentan los
que le conocieron, que antes de estudiar o hacer otra tarea intelectual,
santo Tomds oraba con gran devocion. En la Suma Teoldgica define la
devocién como nuestra entrega amorosa a Dios para darle culto y hacer su
voluntad3?. ;Y como podemos generar en nosotros dicha devocién?:
meditando «sobre temas que por su naturaleza mueven al amor

30Tn 14,6.

31 Cf. Comentario a las Sentencias de Pedro Lombardo 11, 28, q. 1, a. 4, ad 4; 111, 25, q.
2, a. 2, solute. 2; CONCILIO VATICANO II, Nostra aetate, 2.

32 Cf.STh II-1I, 82, 1.

31



Como estar en contacto con Dios

divino»33. Es a eso a lo que llamamos «devociones». Y pone dos ejem-
plos: la devocion a la humanidad de Cristo y la devocion a los santos.
Dice santo Tomas:

«La devocién que se tiene a los santos de Dios, muertos o vivos,
no termina en ellos, sino que a través de ellos se dirige a Dios;
lo que equivale a decir que veneramos a Dios en sus servido-
res»34,

Efectivamente, la devocién que tenemos a los santos potencia
nuestra devocion a Dios. jCuadnta gente a lo largo de la historia ha
fortalecido su fe gracias a su devocion a la Virgen! Pensemos en las
penurias del siglo XIX, cuando la Revolucién Francesa y las siguien-
tes revoluciones liberales expulsaron a los frailes en muchos paises de
Europa y América, y dificultaron la labor de los sacerdotes diocesa-
nos. Entonces la Iglesia —inspirada por el Espiritu Santo—recurrié a la
ayuda de grandes devociones como son el Sagrado Corazoén, la Inma-
culada Concepcidn, san Antonio de Padua o la Sagrada Familia. Eso,
en efecto, salvo la fe de buena parte del pueblo fiel, a pesar de los
ataques que éste sufrié por parte de las autoridades civiles y del
mundo intelectual, que tachaban a los cristianos de «exaltados irra-
cionales».

Rezar a nuestro santo preferido, asistir a una exposiciéon del
Santisimo o expresar nuestro amor a la Virgen, es un modo muy es-
pecial de oraciéon que nos ayuda a reforzar nuestra fe y nos une mas
fuertemente a Dios.

Pero hay que tener un cierto cuidado con nuestras devociones,
porque no es raro encontrar a personas a las que su devocion les ha
conducido al fanatismo, a la idolatria o a otras desviaciones. Y esto es
asi porque el amor, por si solo, es ciego. Pensemos en las necedades
que la gente hace por amor. Por eso éste necesita ser guiado por una
inteligencia bien formada con el Evangelio. Dicho de otro modo, sa-
ber Teologia nos ayuda a evitar que nuestro amor nos lleve a algo que
no sea Dios.

Pues bien, las dos grandes devociones del te6logo santo Tomas
fueron la Eucaristia y Cristo crucificado. De hecho, fue contemplando

33 SThII-II, 82, 3 ad. 1.
34 STh II-11, 82, 2 ad. 3.

32



Modos y ambitos de oracion

un crucifijo en la capilla de san Nicolds, en Napoles, cuando santo
Tomas experiment6 que Dios, tomandole interiormente, le introducia
en su ser y le unia a El. Tras aquella vivencia, santo Tomads, que ya
estaba bastante enfermo, dejo de escribir sobre teologia, pues vio que
sus escritos eran como paja en comparacion con lo que él habia cono-
cido en su experiencia mistica. Y, poco tiempo después, murié.

33



34

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

7. LA ORACION DE LAS LAGRIMAS

Las lagrimas de la mujer pecadora

En los Evangelios hay dos escenas especialmente hirientes con-
tra las mujeres. Una es la de aquella mujer a la que un gran grupo de
varones quiso apedrear por haberla encontrado teniendo relaciones
extramatrimoniales con un varoén, al cual ninguno culpabilizé. Sabe-
mos que Jesus libré de la muerte a esta mujer, haciendo meditar a
aquel grupo de sanguinarios sobre sus propios pecados. Y cuando se
dispersaron todos ellos, Jestis, con mucho carifio, perdoné a la mujer
y le pidi6 que no volviera a pecar®.

La otra escena se desarrolla en el comedor de la casa de un fari-
seo llamado Simén, que habia invitado a comer a Jestis. San Lucas nos
dice que entré en el comedor una mujer que en el pueblo tenia fama
de pecadora y, colocandose detras de Jests, le lavé los pies con sus
abundantes lagrimas, se los secé con sus cabellos, se los ungié con
perfume y los bes6. Mientras, Simon criticaba interiormente a Jests
por dejarse lavar por aquella mujer a la que él tanto despreciaba. Pero
Jests la defendi6 poniendo al fariseo en evidencia por no haberle tra-
tado tan bien como ella, y después la perdoné3.

La «oracién de las lagrimas» era muy importante para los anti-
guos monjes y monjas del desierto. Era necesario pasar por dicha ora-
cion para madurar interiormente como monje. Dice Evagrio Péntico:

«Pide, en primer lugar, el don de lagrimas, a fin de ablandar,
por medio de la compuncion, la dureza que hay en tu alma; y
confesando contra ti tus iniquidades ante el Sefor, te llegue de
El el perdon»?7.

Esta oracién consiste en sentir un puro y total arrepentimiento
por los pecados cometidos. No se trata de sentir pena o un simple
abatimiento. Cuando una persona llora, lo hace toda ella: su dimen-
sion intelectual, corporal y afectiva participan del arrepentimiento.

35 Cf. Jn 8,1-11.
36 Cf. Lc 7,36-50.
37 Sobre la Oracion, n. 5.

35



Como estar en contacto con Dios

Y, lo mas importante, se llora ante Dios. Esta oracion surge
cuando la persona se presenta interiormente ante su Creador y Re-
dentor y, contemplando todo el bien que El ha hecho por ella, y con-
trastdindolo con el mal que ella ha hecho, surge un arrepentido llanto.

Esta oracion la practic6 san Pedro en la noche en que capturaron
al Sefior. Recordemos que este apdstol le habia prometido a Jests que
le defenderia e impediria que se lo llevasen. Pero Jests, que le conocia
muy bien, le dijo que, antes de que el gallo cantara al amanecer, €] le
habria negado tres veces38. Y asi fue. Pero, ademas, vio como Jests
salia de la casa de Caifés y le miraba con ternura. Aquello hizo que se
derrumbara interiormente el bueno de san Pedro. En ese momento
pudo contemplar en su interior lo egoista que él habia sido con Aquel
que iba a darlo todo por la humanidad. Y se puso a llorar, mientras
rogaba a Dios que le perdonase. El resultado de aquella oracién fue
claro: san Pedro se sinti¢ totalmente perdonado®. Y pocas semanas
después de aquello, tras la Ascension del Sefor, este humilde apdstol
comenzo6 a gobernar la Iglesia, pues el propio Jests asi lo quiso*.

En la parabola del hijo prédigo#!, éste se echa en brazos de su
padre al regresar a su casa y le pide perdén. Se sentia absolutamente
arrepentido por su comportamiento. Y fue perdonado por su padre,
que le recibié de nuevo en su casa con una gran fiesta. Bueno, pues
eso es lo que uno siente tras hacer la oracion de las lagrimas: siente
que regresa a la presencia de Dios y le abraza con todo su carifio.

Qué importante es esta oracidn si queremos convertirnos en
«hombres nuevos»#?, en «personas espirituales». Nunca llegaremos a
abrir totalmente nuestro corazén a Dios, si antes no limpiamos la ba-
sura que hay en nosotros mediante la oracién de las lagrimas y el sa-
cramento de la Reconciliacién. Entonces, Dios nos introducird en su
casa, que estd en lo mas profundo de nuestro corazén.

Es de suponer que aquella mujer pecadora que lavo los pies a
Jests con sus propias lagrimas, dej6 todo y se uni6 al grupo de sus
discipulos. Probablemente acab6 sus dias dando la vida por Aquel

38 Cf. Lc 22,33-34.
% Cf. Lc 22,54-62.
40 Cf. Mt 16,13-20.
411c15,11-32.

42 Cf. Col 3,5-17.

36



Modos y ambitos de oracion

que la habia salvado del pecado. Aunque esto no lo dicen las Escritu-
ras, podemos imaginar que asi fue.

37



38

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

8. LA CONTEMPLACION EN LA ACCION

San Ignacio de Loyola y la contemplacién en la acciéon

La vida religiosa fue fundamentalmente contemplativa —o mo-
nastica- hasta que surgieron las Ordenes militares en el siglo XII.
Hasta entonces, el centro de la vida de las monjas y de los monjes
estaba dentro de la clausura y giraba en torno al rezo comunitario del
Oficio Divino. Pero cuando los cruzados conquistaron Tierra Santa a
tinales del siglo XI, pronto muchos peregrinos quisieron visitar aquel
lejano lugar donde Nuestro Sefior naci6, predico, padecié, murié y
resucit6. Entonces varios grupos de caballeros decidieron consagrar
su vida para defender, hospedar y curar a aquellos peregrinos.

Estos grupos de caballeros crecieron mucho en muy poco
tiempo y se constituyeron en Ordenes religiosas. Pero éstas no tenian
el centro de su vida dentro de la clausura, sino fuera, y su labor no
giraba en torno al rezo del Oficio Divino, sino que se focalizaba en la
mision que debian desempefiar. Asi naci6 la vida religiosa activa.
Casi un siglo mas tarde surgieron las Ordenes mendicantes (francis-
canos, dominicos, carmelitas y agustinos), cuyos frailes también de-
bian salir de la clausura, pero para predicar el Evangelio.

Pues bien, varios siglos antes de todo aquello, en Roma hubo un
teliz monje benedictino que fue nombrado Nuncio en Constantinopla
y después fue elegido Papa. Se trata de san Gregorio Magno (540-604).
El tenia vocacién de contemplativo. Deseaba pasar el dia en su mo-
nasterio, ya fuese orando en el coro junto a sus hermanos o realizando
algtin trabajo manual. Pero Dios le guio hacia la vida apostdlica. Eso
le oblig6 a compaginar la contemplacion con la accion. Escribié sobre
ello -y sobre otras muchas cosas- en Moralia, una voluminosa obra en
la que comento el libro de Job.

En esta obra, san Gregorio concibe la Lectio Divina dentro de
un proceso circular, de tal modo que, tras la contemplacidn, el cris-
tiano llamado a la vida activa debe ir al mundo para realizar la labor
pastoral que le ha sido encomendada. Pero, segiin san Gregorio, ahi
no acaba este proceso espiritual, pues el buen cristiano debe cerrar el
circulo retornando lo antes posible a la Lectio Divina. Dice ast:

39



Como estar en contacto con Dios

«[Los santos] se apresuran constantemente en regresar al seno
de la contemplacion, con el fin de renovar en ella la llama de su
fervor, una vez que ya han realizado las obras exteriores»*3.

Cuando surgieron las Ordenes mendicantes en el siglo XIII, in-
tegraron la contemplacion y la accion, de tal forma que, si bien lo mas
importante era la predicacion, también le daban mucha importancia
al rezo comunitario del Oficio Divino, aunque no tanto como los mon-
jes. Y asi, dedicaban —y siguen dedicando— una parte de su tiempo a
la accién y otra a la contemplacion.

Pero surgié un nuevo modo de afrontar la dualidad contempla-
cién-accion cuando nacié la novedosa Compafiia de Jests en 1534.
San Ignacio de Loyola (1491-1556), su fundador, queria que sus her-
manos jesuitas se dedicasen lo maximo posible a trabajar por el bien
del mundo, sirviendo con amor a Dios y a la humanidad. Pero tam-
bién le daba mucha importancia a la oracion. Por eso ide6 un nuevo
camino espiritual. Ya no se trataba de dedicar un tiempo a la contem-
placién y otro a la accion, sino de contemplar en la accion. Es decir,
de relacionarse con Dios mientras se hace el bien a las personas.

Es importante lo que a este respecto aport6 otro jesuita, el beato
Luis Lallemand (1587-1635). En sus platicas espirituales afirmaba que
nuestra union a Jestus debe movernos a servir caritativamente a los
deméds, de tal forma que nuestra contemplacion debe ser la base de
nuestra accion. Y él dio un impactante testimonio de ello. Siendo rec-
tor del noviciado de la Compafiia de Jestis en Ruan (norte de Francia),
se declaro la peste en la ciudad. Tras enviar a los novicios a otro lugar,
él decidi6 quedarse alli para atender a los enfermos, transmitiéndoles
asi el amor que él recibia interiormente de Jesus. Tanto se entreg6 a
los demaés, que enfermo6 de peste y murio.

No hace falta ser jesuita para contemplar en la accién. Todos
podemos hacer que nuestro trabajo caritativo sea también un mo-
mento de oracién en el que tengamos una intensa experiencia de Dios.
Recordemos la parabola del Juicio Final, cuando el Rey -es decir, Je-
stus- dice a los que fueron caritativos:

«Venid, benditos de mi Padre, recibid la herencia del Reino preparado
para vosotros desde la creacion del mundo. Porque tuve hambre, y me

43 Moralia 30, 2, 8.

40



Modos y ambitos de oracion

disteis de comer; tuve sed, y me disteis de beber; era forastero, y me
acogisteis; estaba desnudo, y me vestisteis; enfermo, y me visitasteis;
en la cdrcel, y vinisteis a verme»*4.

Dios nos anima a comunicar con nuestras obras el amor que El
nos da en la oracién. Si apoyasemos nuestra caridad tinicamente en
nuestras propias capacidades, entonces hariamos obras puramente
humanas. Pero si canalizamos en nuestras obras el amor que Dios nos
da en la oracion, entonces le contemplaremos en la accién y nuestras
obras seran divinas.

En aquellos tiempos en los que el mundo evolucionaba hacia
la modernidad, la evangelizacion se extendia por nuevos continentes,
la ciencia se abria camino en las universidades y el cristianismo se
dividia en varias Iglesias que luchaban entre si, el Espiritu Santo ins-
pir6 a san Ignacio un nuevo modo de trabajar y orar por el Reino de
Dios.

44 Mt 25,35-36.

41



42

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

9. LA CONTEMPLACION DE DIOS EN EL TRABAJO

El ora et labora de los benedictinos

Los Evangelios nos muestran a Jests llamando a algunos de sus
discipulos cuando estaban trabajando. Uno se imagina que algo tan
importante deberia suceder cuando se est4d orando, pero no, no tiene
por qué ser asi. Pedro y Andrés estaban pescando en la orilla del lago
de Galilea y Juan y Santiago estaban reparando las redes. Y mientras
hacian eso, Jests se present¢ ante ellos, los llam¢ y le siguieron>. Con
Levi (o Mateo) pas6 algo parecido, pues él estaba trabajando en su
despacho de recaudador de impuestos cuando Jests lo llamaé#.

En cierto modo, también podemos decir que Jests llamé a Pablo
de Tarso cuando éste estaba trabajando, pues en ese momento se di-
rigia hacia Damasco a capturar cristianos, cumpliendo asi la mision
que le habian encomendado?’.

Esto nos muestra algo muy importante: el trabajo es un lugar de
santificacion. No s6lo es un ambito en el que podemos tener experien-
cia de Dios sino que, ademas, en él, Dios nos puede cambiar total-
mente la vida.

En algunos momentos de la historia el trabajo ha sido visto
como un castigo divino. En parte se debe al pasaje del Jardin del Edén.
Cuando Adén y Eva desobedecieron a Dios comiendo la fruta prohi-
bida, Dios les expuls6 de alli para que se pusieran a trabajar. Ese fue
su castigo*s. Pero ya hemos visto que el trabajo en la Biblia es mucho
mas que eso.

Esto se sabia bien en el antiguo monacato del desierto. Aquellas
personas dedicaban casi todo el dia a hacer rutinarios trabajos ma-
nuales, haciendo cuerdas con hojas de palmera o cestos con ramas de
sauce. Y una vez a la semana, uno de los monjes de la colonia iba a la
ciudad a cambiarlos por pan. Pues bien, mientras hacian esos trabajos

4 Cf. Mt 4,18-22.
46 Cf. Mt 9,9.
47.Cf. Hch 9,1-9.
48 Cf. Gn 3.

43



Como estar en contacto con Dios

tan rutinarios, ellos meditaban salmos y otros textos biblicos que sa-
bian de memoria.

Esta sana costumbre la adoptaron todos los monjes y también
las monjas. De hecho, el lema de los benedictinos es ora et labora. En
sus origenes, cuando fueron fundados por san Benito de Nursia (ca.
480-547), sus monasterios eran pequefias granjas donde vivian unos
doce monjes que dividian la jornada entre el rezo comunitario del Ofi-
cio Divino y su trabajo en el campo, ya fuese pastoreando ovejas, cor-
tando lefa, cultivando cereales o pescando peces. Aquella era una
sencilla vida en la que los monjes se relacionaban con Dios al rezar en
el coro de la iglesia, al comer en el refectorio, al dormir en el dormi-
torio comun y al trabajar apaciblemente en el campo.

El trabajo de las monjas era algo diferente. Ademas de ocuparse
de la huerta y de las labores internas del monasterio, ellas hacian cos-
tura y otros trabajos de artesania. Ademads, en muchos monasterios
femeninos se acogia a los nifios huérfanos y se les daba una buena
educacion.

El trabajo es algo que incumbe mucho a los laicos, pues deben
trabajar para cuidar de su familia. Tanto las madres como los padres
dedican una buena parte del dia a trabajar. Por eso es muy importante
que ese sea también un tiempo contemplativo, en la medida de lo po-
sible y segtin lo permitan las circunstancias. Trabajando honrada-
mente, a conciencia, buscando siempre el bien comtn y guardando
un agradable ambiente con los compafieros y los clientes, la persona
se santifica, pues ayuda a que Dios se haga presente en el ambito la-
boral y hace que todos, de un modo u otro, tengan experiencia de El,
aunque algunos no sean conscientes de ello. Cuando uno trabaja pen-
sando en su familia y en Dios, todo se hace mas fécil y llevadero, por-
que esta lleno de sentido.

Pero ;v si el trabajo es duro y desagradable, y eso no lo pode-
mos evitar? Ciertamente, a todos nos ha pasado esto. Bueno, pues in-
cluso en estas circunstancias el trabajo puede ser una oportunidad
para relacionarnos con Dios. Por una parte, podemos verlo como un
ejercicio ascético que nos ayude a ganar dominio sobre nosotros mis-
mos. La ascesis es la base sobre la que se asienta la mistica. Si no do-
minamos —ascéticamente— nuestras pulsiones, instintos, sentimientos
o caprichos, no podremos ponernos —misticamente— en manos de

44



Modos y ambitos de oracion

Dios. Por otra parte, también podemos hacer como algunas monjas
medievales, que daban sentido a su sufrimiento uniéndose a la pasiéon
de su Esposo, Cristo. Asi, acometiendo décilmente duros trabajos que
las hacian sufrir, ellas se unian cada vez méas a su Amado, y eso, pa-
radojicamente, las hacia cada vez mas felices.

En definitiva, el ora et labora de los monjes benedictinos nos
muestra que el trabajo es también un ambito contemplativo en el que,
de un modo u otro, podemos tener una intensa experiencia de Dios.

45



46

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

10. LA CONTEMPLACION DE DIOS EN LA OPRESION

Los oprimidos anawim

La oracién més impactante y desgarradora de toda la Biblia es
esta que Jesus hace en la Cruz, antes de morir: «Dios mio, Dios mio,
¢ por qué me has abandonado?»*. Han recibido muchas interpretaciones
estas palabras. ;Como puede ser que Jesus, el Hijo de Dios, diga eso?
Por de pronto, podemos decir que Jestis, humanamente, lleg6 al li-
mite de su capacidad de sufrimiento. Se sentia un pobre de Yahvé en
manos de sus verdugos.

Los pobres de Yahvé son los anawim. Aunque ya se hablaba de
ellos en el siglo VIl a.C., en tiempos de la monarquia hebrea®, pasaron
a constituir una especie de corriente espiritual a partir del sigloV a.C.,
tras el regreso del exilio en Babilonia. Jerusalén, que politicamente
dependia de otra potencia extranjera, practicamente qued6 en manos
de los sacerdotes principales, que controlaban el culto en el templo, y
de la clase alta, formada por las familias mas adineradas, cuyo fin en
la vida era ser atin mas ricas, a costa de los mas pobres.

Una parte de esos pobres eran los anawim: judios piadosos que,
por no tener dinero, poder ni autoridad, eran ninguneados, explota-
dos y oprimidos por las personas poderosas. De ellos habl6 el profeta
Malaquias en el siglo V a.C. Tras describir a las gentes pudientes e
impias, a las que parece que todo les va bien a pesar del mal que ha-
cen, dice este profeta:

«Entonces Dios fijo su atencion en los piadosos que piensan en su
Nombre y le honran. “Estoy preparando un dia en el que ellos volverdn
a ser mi propiedad —dice el Seiior Todopoderoso-, seré indulgente con
ellos como un padre con el hijo que le sirve. Entonces vosotros veréis
de nuevo la diferencia entre el justo y el malvado, entre quien sirve a
Dios y quien no le sirve” »51.

49 Mc 15,35.
50 Cf. Sof 2,3.
51 Mal 3,16-17.

47



Como estar en contacto con Dios

Algunos salmos han sido escritos por anawim, los cuales, inspi-
rados por el Espiritu Santo, comparten con nosotros en dichos salmos
su dura experiencia de sentirse perseguidos y oprimidos injusta-
mente. Pero también nos hablan de su alegria al ver que Dios les salva
del peligro. Un salmo muy significativo es el 22, precisamente el que
Jests recité en la Cruz. Comienza asi:

«Dios mio, Dios mio, ;por qué me has abandonado?

a pesar de mis gritos, mi oracion no te alcanza.

Dios mio, de dia te grito, y no respondes;

de noche, y no me haces caso;

aungque tii habitas en el santuario, esperanza de Israel»52.

Pero acaba con estas esperanzadoras palabras:

«Yo viviré para el Serior,

mi descendencia le rendird culto,
hablardn de El a la generacion venidera,
contardn su salvacion al pueblo por nacer,
diciendo: “Esto hizo el Serior”».

En efecto, cuando Jests recitaba este salmo en la Cruz, lo hacia
con un corazén esperanzado. Aunque parecia que todo estaba per-
dido y que su Padre le habia abandonado, sabia que estaba en sus
providentes manos. Y asi fue: al tercer dia resucito.

Una vez que Jests subi6 al Cielo y su Padre y El enviaron su
Espiritu a la Iglesia, los cristianos pasaron a ser los nuevos anawim,
porque pronto comenzaron a ser perseguidos y a morir los primeros
martires®.

Ciertamente, la espiritualidad de los anawim estd muy presente
en la Iglesia y en toda la humanidad. No hay mas que abrir Internet
y leer las noticias del dia: jcudntas familias son expulsadas de su tierra
a causa de la guerra o del hambre!, jcudntos inocentes mueren en
atentados terroristas!, jcuantos nifios huérfanos vagan por las calles
de los peores suburbios sin que nadie les acoja y les cuide!

525Gal 22,2-4.
53 Sal 22,30-32.
5 Cf. Hch 7,54-8,1.

48



Modos y ambitos de oracion

Todos, de un modo u otro, hemos experimentado el sufrimiento
de los anawim: ;quién no ha sido alguna vez tratado injustamente?, ;a
quién no le han humillado sin merecerlo? También son muchos los
que se han sentido explotados en su trabajo. Se trata de duras viven-
cias que nos quedan marcadas a fuego en el corazoén. Pero, si en esos
momentos, en lugar de dejarnos llevar por la rabia y el rencor, nos
ponemos en manos de Dios, con humildad y mansedumbre, podemos
sentir, de un modo u otro, su ayuda y consuelo. Es mas, cuando bus-
camos la proteccion de Dios, nuestras vivencias mas duras pasan a
ser experiencias de conversion, pues Dios no s6lo nos salva —a su ma-
nera— del problema, sobre todo nos transforma interiormente.

Un caso especial de experiencia propia de los anawim es cuando
sufrimos una grave enfermedad que nos postra en la cama y nos hace
dependientes de otras personas. Es algo muy duro que puede mover-
nos a ponernos al amparo de Dios. Asi es, son muchos los santos que
se convirtieron a causa de una enfermedad. Porque ésta podemos vi-
virla amargamente -y amargando la vida de los demas- o podemos
afrontarla como una experiencia de desierto que, como el pueblo de
Israel en el éxodo, nos conduzca a la «Tierra Prometida», es decir, a
nuestra conversion en personas mas unidas a Dios y mas caritativas
con los demés.

Un caso paradigmatico es el de san Ignacio. Cuando tenia 30
afios, en 1521, lleg6 a su casa de Loyola en camilla como un soldado
herido en la defensa de Pamplona y, tras diez meses en cama, sali6 de
ella como un humilde peregrino. Aquella experiencia de dolor, impo-
tencia y vulnerabilidad le ayudé a abrir su corazén a Dios y Este le
llamé a consagrarse a El y a fundar, pasados unos aiios, la Compaiiia
de Jesus.

Es una tarea de todo buen cristiano trabajar contra la opresién,
la injusticia y la enfermedad. Pero, por desgracia, hay ocasiones en
que esto no lo podemos evitar. En esos casos, aceptemos nuestra con-
dicién de anawim, poniéndonos humildemente en manos de Dios. En-
tonces, nuestro sufrimiento pasara a ser una experiencia de desierto,
una vivencia de conversion.

49



50

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

11. LA CONTEMPLACION DE DIOS EN LA NATURALEZA

El hijo prédigo y la contemplacién de la naturaleza

Al comienzo de la Suma Teologica®>, santo Tomés de Aquino se
hace esta pregunta: siendo Dios un misterio, pues es infinitamente
superior al ser humano, jes posible conocer algo de El sin recurrir a
las Sagradas Escrituras? Su respuesta es afirmativa, ya que asi lo dice
san Pablo: «Pues lo invisible de Dios, su eterno poder y su divinidad, son
perceptibles para la inteligencia a partir de la creacion del mundo a través de
sus obras»>°. Tras esto, santo Tomdés expone sus «cinco vias» que nos
muestran que, contemplando detenidamente la creacién, es razona-
ble que una persona crea en Dios aunque no conozca lo revelado en
la Biblia.

De hecho, los prehistoriadores nos dicen que Dios, miles de
afios antes de mostrarse a Abraham -nuestro padre en la fe>’-, se mos-
tré a nuestros antepasados por medio de los elementos y fenémenos
naturales. Y lo sigue haciendo ahora, ante nosotros, cuando contem-
plamos la naturaleza.

Ya hemos comentado anteriormente algo sobre la parabola del
hijo prédigo?. Se trata de un pasaje muy conocido que tiene diversas
y sabias ensefianzas. Consta de dos partes principales: la primera nos
habla del hijo menor dejandose llevar por sus caprichos y la segunda
nos muestra a este mismo hijo que, habiendo madurado, regresa con
su padre y le pide perdén. Pero ;qué ocurrié entre medias?, ;qué es
lo que provocé la conversion de este joven?: la contemplacién de la
naturaleza.

En efecto, aquel muchacho se gasté caprichosamente todo el di-
nero de la herencia y se encontré solo en un pais extranjero que estaba
sumido en una gran hambruna. Eso le oblig6 a trabajar apacentando
cerdos en un bosque de algarrobos. Pues bien, nos dice Jests que fue
entonces, mientras estaba sintiendo hambre en el estémago, cuando

55STh1, q. 2.

5 Rm 1,20.

57 Cf. Rm 4.

58 Cf. Le 15,11-32.

51



Como estar en contacto con Dios

abri6 los ojos y contempl6 como los algarrobos daban generosamente
de comer a los cerdos y eso le hizo recordar lo generoso que era su
padre con sus empleados. Fue en ese momento cuando este joven ma-
durd, pues se dio cuenta del gran error que habia cometido y, no solo
eso, ademads se propuso regresar para pedir perdon a su padre y ro-
garle que le contratase como jornalero, pues él mismo reconocia que
no era digno de ser hijo suyo.

Efectivamente, Jests nos dice que este sorprendente cambio se
produjo contemplando la naturaleza, lo cual no es de extrafiar, pues
el propio Jests disfrutaba enormemente haciéndolo. Pensemos en lo
mucho que le gustaba ir a orar a los descampados®, las arboledas® y
las montafnas®!. La naturaleza le ayudaba a comunicarse con su Padre.
Es mas, Jestis animaba a la gente a contemplar los animales y las plan-
tas para descubrir en ellos las cualidades de Dios, nuestro Padre:

«Por eso os digo: no andéis preocupados por vuestra vida pensando
qué comeréis, ni por vuestro cuerpo pensando con qué os Vvestiréis.
;No vale mas la vida que el alimento, y el cuerpo mas que el vestido?
Mirad las aves del cielo: no siembran, ni cosechan, ni recogen en gra-
neros; y vuestro Padre celestial las alimenta. ;No valéis vosotros mads
que ellas? Por lo demas, ;quién de vosotros puede, por mds que se
preocupe, anadir un solo codo a la medida de su vida? Y del vestido,
Jpor qué preocuparos? Observad como crecen los lirios del campo:
ni se fatigan ni hilan. Pero yo os digo que ni Salomon, en toda su
gloria, se vistio como uno de ellos»%2.

Asi es, la naturaleza nos habla de nuestro Creador. Tal y como
pasa con las obras de arte, en las que podemos descubrir los rasgos
de su autor, contemplando la naturaleza podemos descubrir la mano
de su Creador. En ella dej6 huellas de su belleza, sabiduria, armonia,
poder y providencia. No tenemos mas que contemplarla con los ojos
del corazén y descubriremos eso y mucho mas.

5 Cf. Mc 1,35.
60 Cf. Lc 22,39.
61 Cf. Lc 6,12.
62 Mt 6,25-29.

52



Modos y ambitos de oracion

En el Antiguo Testamento encontramos varios salmos® y otros
textos biblicos®* que nos hablan de la creacion. Ademas, en algunos
de ellos, se nos dice que las criaturas alaban y bendicen a Dios. Es
muy conocido el Cantico de Daniel, que cantamos a menudo en Lau-
des. Veamos un pequefio fragmento, en su version litargica:

«Creaturas todas del Serior, bendecid al Serior,
ensalzadlo con himnos por los siglos.

Angeles del Serior, bendecid al Serior;

cielos, bendecid al Serior.

Aguas del espacio, bendecid al Serior;

ejércitos del Serior, bendecid al Serior.

Sol y luna, bendecid al Setior;

astros del cielo, bendecid al Seiior.

Lluvia y rocio, bendecid al Serior;

vientos todos, bendecid al Serior...»%5.

¢ Como puede ser que los elementos irracionales de la creaciéon
alaben al Sefior? Santo Tomaés también se hizo esta pregunta. Comen-
tando el versiculo 9 del salmo 147: «El que da al ganado su pasto, y a los
polluelos de los cuervos que lo invocan», dice ast:

«Se dice que los polluelos de los cuervos invocan a Dios por el
deseo natural que hace que todos los seres, a su modo, deseen
alcanzar la bondad divina. Del mismo modo, se afirma que los
animales irracionales obedecen a Dios por el instinto natural
con que son movidos»%.

Ciertamente, cuando paseamos por la naturaleza disfrutando
de su belleza, armonia y esplendor, brota espontaneamente de nues-
tra alma una amorosa alabanza a nuestro Creador y sentimos cémo
todas las criaturas, tanto las rocas, como las plantas y los animales,
comparten con nosotros este sentimiento. Es una especial experiencia
de oracién comunitaria en la que expresamos el amor que tenemos a
Dios, del cual dimana toda la belleza, la armonia y el esplendor que
tenemos sus criaturas.

63 Cf. Sal 8, 19,104, 139, 148.

64 Cf. Gn 1-2, Job 40-41, Dn 3,56-88.
65 Dn 3,57-65.

6 STh II-11, 83, a. 10, ad. 3.

53



Como estar en contacto con Dios

Quien mejor nos ha hablado de la contemplacién de Dios en la
naturaleza es fray Luis de Granada (1504-1588), en el primer tomo de
su Introduccion del simbolo de la fe®”. En él comenta detalladamente la
creacion del mundo en seis dias descrita en el primer capitulo del Gé-
nesis y cémo podemos descubrir a Dios en todo lo que El ha hecho.
Antes que este fraile, también escribieron sobre este capitulo del Gé-
nesis san Basilio de Cesarea (ca. 330-379) y san Ambrosio de Milan
(ca. 340-397) en sus respectivas obras conocidas con el nombre de He-
xaemeron.

En el siglo XX destacé el jesuita francés Pierre Teilhard de Char-
din (1881-1955), que busco en sus estudios la convergencia del saber
cientifico y el saber teolégico. Este autor no s6lo nos habla de la con-
templacion de Dios en la creacion, sino que, dando un paso maés, nos
invita a contemplar cémo la naturaleza evoluciona dindmicamente,
movida por el Espiritu Santo, hacia su plenitud en el Cristo total. Es
lo que él llama «Cristogénesis»S.

Pero el santo que maés identificamos con el amor y el cuidado de
la naturaleza es san Francisco de Asis. No en vano, el Papa san Juan
Pablo II le declar6 patrono de la ecologia en 1979. Es facil encontrar
imdgenes suyas con pajaros posados en sus manos y junto a otros ani-
males. Y, sobre todo, tenemos su Cantico de las criaturas. Pues bien, con
su testimonio y predicacion, san Francisco nos ha transmitido el amor
por todo lo que hay en la naturaleza. Se trata de un amor fraterno, no
de dominacién ni de posesion, pues todos los seres somos hermanos
y compartimos un mundo que ha sido creado por nuestro Padre co-
mun, que nos ama a todos.

Por todo esto, no es de extrafar que el hijo prédigo madurara
contemplando la naturaleza. En ella descubrié a un Padre que le ama
y quiere cuidar de él.

67https:/ /www.dominicos.org/media/uploads/recursos/libros/contem-
plar_a_dios_en_la_naturaleza_fray_luis_de_granada_2021.pdf
68 Cf. Rm 8,18-22.

54


https://www.dominicos.org/media/uploads/recursos/libros/contemplar_a_dios_en_la_naturaleza_fray_luis_de_granada_2021.pdf
https://www.dominicos.org/media/uploads/recursos/libros/contemplar_a_dios_en_la_naturaleza_fray_luis_de_granada_2021.pdf

Modos y ambitos de oracion

12. LA CONTEMPLACION DE DIOS EN EL ARTE

Fra Angelico, el pintor de la Luz

Ademas de la naturaleza, que es obra de Dios, también pode-
mos contemplar las obras de arte. Estas, aunque son obras humanas,
también pueden ponernos en contacto con Dios.

Entre los muchos artistas que han hecho arte religioso, sobresale
Fra Angelico (ca. 1400-1455). Siendo de la Orden de Predicadores, se
esmero6 en predicar el Evangelio por medio de sus pinturas. Es consi-
derado uno de los principales iniciadores del Renacimiento italiano.
Destaca el convento de San Marcos de Florencia, el cual fue decorado
por él con hermosas pinturas para ayudar a sus inquilinos a ser frailes
observantes. Ahora este convento es un bello museo.

En las pinturas de Fra Angelico destacan la luz y la perfeccion
de las figuras. Ambos rasgos simbolizan a Dios. Donde hay mas lu-
minosidad en sus pinturas, hay mas presencia de lo divino. Y, por el
contrario, lo sombreado muestra el alejamiento de Dios. La meticu-
losidad con la que pintaba las imagenes trata de subrayar la perfec-
cion del Creador de todas las cosas. ;Y como mostraba la divinidad
de Cristo crucificado?: con su belleza, que en sus pinturas parece so-
brenatural.

Cuando dos personas se enamoran, su primer contacto es vi-
sual. Primero se sienten atraidos mutuamente por la belleza estética
y eso les conduce a enamorarse. Lo mismo ocurre con el arte religioso.
Cuando entramos en una bella iglesia, esa belleza nos hace enamorar-
nos inconscientemente de Dios. Por eso los edificios religiosos tratan
de ser muy hermosos: para que sus habitantes se sientan atraidos por
su Creador.

Cuando se habla de arte religioso, es obligado hacer referencia
a los iconos bizantinos. Este arte se inici6 en torno al siglo VI en Bi-
zancio. En su origen era un arte puramente monastico y estaba prohi-
bido comerciar con los iconos.

Estos se basan en la «espiritualidad de la luz», segtin la cual,
todos emitimos luz espiritual dependiendo de nuestro grado de

55



Como estar en contacto con Dios

santidad. La principal referencia biblica de esta espiritualidad es el
pasaje de la Transfiguracion. En él, Jests sube con tres discipulos a un
monte para orar. Y alli, cuando estaban orando, Jesus se transfiguro,
es decir, transformo en luz fisica su luz espiritual: por eso resplande-
cian tanto sus vestiduras®.

Eso es lo que tratan de representar los monjes ortodoxos en los
iconos. Cuando los contemplamos con fe, podemos captar la luz es-
piritual del personaje que en ellos esta representado. Esta espirituali-
dad obliga a que los iconos se hagan siguiendo unas pautas muy pre-
cisas. Las figuras no tienen sombras y el fondo es dorado para mostrar
tisicamente la luz espiritual. S6lo un monje de probada virtud puede
pintar iconos. Y este monje ha de hacer «ayuno visual», evitando ver
imédgenes que ensucien su interior y puedan contaminar lo que él
pinte.

Hay en la Iglesia una forma muy especial de contemplar la luz
espiritual de Dios: la exposicion del Santisimo. Los bellos expositores
que se usan para ello tratan de mostrar simboélicamente la naturaleza
divina del Cuerpo de Cristo. Por eso tienen generalmente forma de
sol, con largos rayos que parecen salir del Cuerpo de Cristo, para que
la persona que los contempla pueda imaginar la luz divina que él
emite.

Pocas cosas hay mas espectaculares en la Iglesia que las proce-
siones del Corpus. Suelen emplearse para ello grandes y bellos expo-
sitores que son llevados en andas por las calles més céntricas de la
ciudad, acompafiados por largas filas de sacerdotes y laicos. Es una
exaltacion de arte y belleza que ayuda a los creyentes a contemplar
fisicamente a Cristo que se hace presente en la Eucaristia.

Pero también podemos tener experiencia de Dios contem-
plando obras de arte tan sencillas como las estampitas. Eso es lo que
hacia santa Teresa de Lisieux cuando era nifia. Asi se lo cuenta a la
Madpre Inés de Jesus, en su Historia de un alma:

«No te he hablado por mi amor por las estampas y a la lectura...
Y sin embargo, a las preciosas estampas que ti [Madre Inés],
me dabas como premio, debo una de las mas dulces alegrias y

69 Cf. Lc 9,28-36.

56



Modos y ambitos de oracion

de las més fuertes impresiones que me han incitado a la practica
de la virtud... Me pasaba las horas muertas mirandolas»70.

Hablando de la contemplacién artistica, también es necesario
mencionar la musica religiosa. Esta nos ayuda a orar. Por eso las mon-
jas y los monjes rezan cantando el Oficio Divino y tienen muchos can-
tos en la Eucaristia. Se dice que san Agustin de Hipona afirmaba que
quien ora cantando, ora dos veces. Y asi es, por muy mal afinados que
puedan estar nuestro oido musical o nuestra voz. Porque la belleza
de la musica nos impulsa a elevar nuestra alma a Dios. Ademés,
cuando cantamos a coro, eso nos ayuda a unir fraternalmente nuestro
corazon y nuestra alma hacia nuestro Amado”!. Asi se lo dice san
Agustin a su querido Dios:

«jCuanto lloré también oyendo los himnos y canticos que para
alabanza vuestra se cantaban en la iglesia, cuyo suave acento
me conmovia fuertemente y estimulaba mi devociéon y ternura!
Aquellas voces se insinuaban por mis oidos y llevaban hasta mi
corazon vuestras verdades, que causaban en mi tan fervorosos
afectos de piedad, que me hacian derramar copiosas lagrimas,
con las cuales me hallaba bien y contento»?2.

Debemos tener en cuenta que, asimismo, podemos contemplar
a Dios haciendo arte. En efecto, cuando el artista realiza su obra mo-
vido por su fe y devocién, siente como -de algtin modo- Dios se hace
presente en su corazéon. De ahi que Fra Angelico llorara cuando pin-
taba el rostro sufriente de Cristo crucificado o flagelado.

Bueno, pues este buen fraile fue beatificado por el Papa san Pa-
blo VI por su ejemplo de vida y la gran labor predicadora que él desa-
rroll6 con sus pinturas. Estas han quedado como hermosas homilias
para la posteridad. El arte religioso es una magnifica ayuda para co-
nocer y amar a Dios. Nos anima y estimula a abrir nuestro corazén
para orar a nuestro Creador y Salvador.

"m.A, 31v°.
71 Ct. Hch 4,32; Regla de san Agustin, n. 3.
72 Confesiones 9, 6, 14.

57



58

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

13. LA ORACION SENSITIVA

La mujer hemorroisa y los cinco sentidos

Hay personas que, si bien no conectan bien con Dios por medio
de la meditacion ni con el rezo de oraciones, sin embargo, tienen una
gran capacidad para hacerlo con sus sentidos. Es la llamada «oracién
sensitiva». Los Evangelios nos hablan de ella en el pasaje de la mujer
hemorroisa”.

Vamos a recordarlo. Jests estaba en la orilla del lago y lo rode6
mucha gente que le apretujaba. Entre toda esa muchedumbre, habia
una pobre mujer que tenia hemorragias desde hacia afios. Deseando
ser sanada por Jesus, se desliz6 entre la gente y, alargando el brazo,
logroé tocarle la orla del manto. Entonces qued6 inmediatamente cu-
rada. Al instante, Jestis pregunt6 quién le habia tocado, lo cual dejé a
todos sorprendidos porque la multitud le estaba apretujando.

Al narrar esta escena, los evangelistas nos dicen que la mujer se
limit6 a tocar a Jesus, el cual sintié como si una fuerza saliera de EL
En ese momento, entre ambos hubo una relaciéon puramente sensi-
tiva. En efecto, podemos relacionarnos con Dios con nuestros senti-

dos.

La Eucaristia es una celebracion especialmente pensada para
ello: escuchamos la Palabra de Dios y los cantos littrgicos, contem-
plamos los ritos celebrativos, olemos el suave aroma del incienso y de
las velas, tocamos a los otros asistentes al darnos la paz y degustamos
tisica —y sobre todo espiritualmente— el Cuerpo de Cristo en la Comu-
nion.

Hay también una forma de devociéon popular donde los senti-
dos tienen un papel fundamental: las procesiones. Por ejemplo, pode-
mos ver pasar a la Virgen entronizada en un bellisimo paso que es
llevado gracilmente por costaleros, mientras olemos el aroma de las
velas y escuchamos la musica de la banda. Ademas, hay algunos que
se acercan a tocar el paso. Esta expresividad tan sensitiva es lo que

73 Cf. Mc 5,21-34.

59



Como estar en contacto con Dios

hace que las procesiones sean queridas por la gente, mucha de la cual
no es consciente de que, con los sentidos, Dios le habla al corazén.

Pensemos también en los costaleros que llevan los pasos de las
procesiones. Para muchos de ellos se trata de un intenso ejercicio es-
piritual —y fisico, claro—. Metidos debajo del paso, formando un grupo
compacto que se mueve al unisono, soportando un peso enorme,
guardando silencio, concentrados solamente en mover el paso, sien-
ten que comparten con Jests el peso de su Cruz y los sufrimientos de
su Pasion. Algo parecido podemos decir de los nazarenos que, con
devocién, acompafian a los pasos. Algunos de ellos quizas se aburran
con las homilias de la Misa y no experimenten apenas nada cuando
estan ante el sagrario, pero ahi, en la procesion, se sienten llenos de
Dios.

Ya hemos hablado anteriormente de la contemplacién con la
vista y con el oido. También podemos contemplar a Dios con el gusto.
Asi lo dice un salmo: «Gustad y vez qué bueno es el Serior»74. En la mul-
tiplicacion de los panes y los peces Jestis intenté mostrar qué es el
Reino de Dios y lo hizo mediante un banquete, es decir, comiendo?>.

Dicen los psicélogos que el olfato es el sentido que mejor co-
necta con nuestro inconsciente. Eso lo saben bien los comerciantes,
sobre todo los pasteleros, que nos estimulan a comprar pasteles atrai-
dos por su olor. Algo parecido pasa cuando entramos en una iglesia
que huele a incienso. Muchos, inconscientemente, conectamos con
Dios. El agradable olor a incienso en la liturgia nos ayuda a ubicarnos
interiormente ante el misterio sagrado.

El tacto es el sentido que mejor nos permite transmitir y percibir
el amor. En algunas iglesias hay un crucifijo cerca de la puerta para
que los feligreses puedan entrar a tocar o besar los pies del Sefior. Al
hacerlo, muchos sienten que, de algin modo, estdn tocando y be-
sando al mismo Jests. Y sienten que El les transmite su amor. Es un
modo de orar muy intenso y profundo, aunque a veces no se diga ni
se piense nada.

Recordemos el pasaje de santa Maria Magdalena con Jests re-
sucitado en el huerto. En cuanto El la llama por su nombre, ella le

74 Sal 34,8.
75 Cf. Mt 14,13-21.

60



Modos y ambitos de oracion

reconoce y, automdaticamente, le abraza para expresarle su amor”. Di-
cen los biblistas que esta reacciéon espontanea de la Magdalena mues-
tra que Jesus tocaba y se dejaba tocar para expresar su carifio. De he-
cho, en algunas curaciones Jests toca al enfermo, expresando asi un
amor tan intenso —y divino— que aquella persona quedaba curada””.

La mujer hemorroisa tocé a Jests con mucha fe y mucho amor,
y El le correspondié sanandola. Nuestros sentidos son muy impor-
tantes para orar. Son ventanas por las que Dios puede entrar en nues-
tra alma.

76 Cf. Jn 20,16-17.
77 Cf. Mc 1,41; 8,23.

61



62

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

14. LA ORACION CON EL CUERPO

Santo Domingo de Guzman y sus modos de orar con el cuerpo

Cuando a principios del siglo XIII santo Domingo fundé la Or-
den de Predicadores, se preocup6 mucho de que sus hermanas y her-
manos orasen privadamente a Dios con total libertad. Por ello, no
hizo ninguna indicacién ni recomendacién al respecto. El queria que
cada uno se dejase llevar por el Espiritu Santo y no por unas normas
rigidas. Esto explica que este santo no mostrase ptublicamente su es-
pecial forma de rezar, pues no queria que acabase influyendo en na-
die. Pero el hecho es que algunos le espiaron y pusieron por escrito lo
que vieron. Se trata de los Nueve modos de orar”8, escrito hacia 1280 por
un autor anénimo.

En esta obra aparecen algunos de los muchos gestos y movi-
mientos fisicos que santo Domingo hacia por las noches delante de
una imagen de Cristo o de algtin santo, en una capilla, a la luz de una
vela. Esta particular forma de rezar la aprendi6 de joven, cuando era
canénigo regular en El Burgo de Osma, pues es asi como lo hacian
aquellos religiosos después del rezo de Completas. Se trata de un
modo de orar muy propio de la espiritualidad romanica.

En aquellos tiempos, las personas esperaban que Dios se comu-
nicara con ellas por medio de la naturaleza. Asi, por ejemplo, si caian
buenas lluvias, se consideraba que Dios estaba dando un premio.
Pero si habia heladas tardias, se trataba de un castigo. Pues bien, del
mismo modo, aquella gente se comunicaba con Dios por medio de su
propia naturaleza, es decir, con su cuerpo, por eso era normal que se
gesticulase corporalmente al rezar.

Con sus gestos corporales, santo Domingo mostraba a Dios sus
sentimientos de humillacién, agradecimiento, gozo, stuplica o arre-
pentimiento. Y eso lo hacia con toda su persona, en total armonia, de
tal forma que lo que sentia en su corazon, lo pensaba con la razén y
lo expresaba hablando con la boca y moviendo su cuerpo. Esto es muy

78https:/ /www.dominicos.org/quienes-somos/santo-domingo-de-guz-
man/modos-orar/

63


https://www.dominicos.org/quienes-somos/santo-domingo-de-guzman/modos-orar/
https://www.dominicos.org/quienes-somos/santo-domingo-de-guzman/modos-orar/

Como estar en contacto con Dios

importante, porque oramos mas intensamente cuando toda nuestra
persona participa en ello. A todos nos pasa a veces el estar rezando
mientras se tiene la cabeza distraida en otra cosa. Cuando eso ocurre,
el cuerpo también desconecta.

Es decir, un buen indicador de que oramos con toda nuestra
persona es que sintamos que nuestro cuerpo interviene de algin
modo. No es necesario que hagamos gestos 0 movimientos, pero si
que participemos corporalmente de lo que oramos. Por ejemplo, si
estamos suplicando, lo normal es que el cuerpo se tense un poco. Y si
estamos alabando a Dios, podemos sentir que nuestro pecho quiere
elevarse hacia El. De este modo rezamos en armonia. Toda nuestra
persona se expresa unisonamente a su Creador. Es una oraciéon en
verdad, porque sentimos de verdad lo que le estamos diciendo a Dios.

En los Evangelios aparecen varios personajes expresandose
ante Jestis con gestos corporales. Recordemos de nuevo a Maria Mag-
dalena mostrando su amor con un abrazo” o pensemos en el leproso
samaritano que, postrado, le agradece a Jestis su curacién®. En la pa-
rdbola de los dos que van a orar al templo8!, Jests nos dice que el
soberbio fariseo estaba erguido, mientras que el humilde publicano
se daba golpes en el pecho, gesto que hacemos en el acto penitencial
del inicio de la Misa.

Hay un curioso pasaje en el Antiguo Testamento a cerca de la
oracion con el cuerpo: se trata de la batalla del pueblo de Israel contra
los amalecitas en el desierto®. Se nos dice que Moisés subié a un
monte a orar para que vencieran los israelitas. Cuando tenia los bra-
zos alzados, iba venciendo Israel, pero cuando se cansaba y los ba-
jaba, prevalecian los amalecitas. Por eso, dos personas tuvieron que
sostenerle los brazos en alto. Gracias a ello los israelitas ganaron la
batalla.

En el Nuevo Testamento, el pasaje de la Visitacién nos muestra
un simpatico detalle. Nos cuenta san Lucas que Maria, después de la
Anunciacion, decidi6 viajar a Judea para acompafar a su prima Isabel
en sus altimos meses de embarazo. Pues bien, segtin entr6 Maria a la

79 Cf. Jn 20,16-17.
80 Cf. Lc 17,16.

81 Cf. Lc 18,9-14.

82 Cf. Ex 17,8-16.

64



Modos y ambitos de oracion

casa de sus parientes, san Juan Bautista salté de gozo en el vientre de
Isabel ante la presencia del Hijo de Dios, que estaba en el vientre de
Maria®. Ahondando en esta experiencia, hay bellas representaciones
artisticas en las que se nos muestra a Jests y a san Juan dentro de los
vientres de sus madres saludandose alegremente con las manos.

En efecto, el cuerpo nos ayuda a relacionarnos con Dios. Son
muchos los sentimientos y pensamientos que santo Domingo expre-
saba a su Amado con gestos y movimientos. Al orar con el cuerpo, lo
hacia con toda su persona. Gracias a eso se relacionaba con Dios ar-
moénicamente, en verdad.

8 Cf. Lc 1,41.

65



66

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

15. LAS PEREGRINACIONES

El peregrino san Pablo de Tarso

Son muchos los santos que destacaron por haber recorrido
grandes distancias. Recordemos los tres largos viajes apostolicos que
san Pablo hizo enviado por su comunidad de Antioquia. Siempre fue
acompafiado por otros misioneros. En el primer viaje predicé en la
isla de Chipre y después en lo que actualmente es Turquia. En el se-
gundo, tras estar un tiempo en Turquia, el Espiritu Santo le forzé a
cruzar el mar Egeo para evangelizar en Grecia. Y en el tercer viaje,
tras predicar en Turquia y en Grecia, fue a Jerusalén. Después fue de-
nunciado y llevado a Roma para ser juzgado por el César.

Tenemos también a tres grandes fundadores y peregrinos: san
Francisco, santo Domingo y san Ignacio. Estos tres santos peregrina-
ron a Roma. San Ignacio y san Francisco también lo hicieron a Tierra
Santa. Y parece que éste tltimo lleg6 a Santiago de Compostela. Pero,
sobre todo, los tres caminaron por motivos apostdlicos: para predicar
o para fundar comunidades en muy diversos lugares.

Antes, en la Alta Edad Media, destacaron las peregrinaciones
apostolicas de los monjes celtas de Irlanda y Escocia. De hecho, ellos
hicieron un papel muy importante en la evangelizacion de Europa
central. San Columbano de Bangor —o «el Joven»— (ca. 550-615), te-
niendo unos 50 afios de edad, partié de su monasterio irlandés con
un grupo de hermanos y se dedicé a fundar monasterios en lo que
actualmente son Francia, Alemania, Austria y el norte de Italia, donde
muri6 con unos 65 afios. Entre los monjes celtas, la peregrinacién no
sOlo era una actividad misionera, también era un duro ejercicio ascé-
tico que ellos acometian valientemente para unirse mas a Dios. Mu-
chos de ellos murieron en el camino, ya fuese asaltados por bandidos,
comidos por lobos o martirizados por tribus paganas.

En efecto, éste es otro elemento espiritual de las peregrinacio-
nes: el sentirse desprotegido, a expensas de la ayuda de Dios. Cuando
viajamos, no sabemos qué nos puede pasar. Podemos perder un en-
lace aéreo, nos pueden robar la documentacién o podemos enfermar.
Por eso, cuando se viaja, sobre todo en largos periplos misioneros,

67



Como estar en contacto con Dios

hay que ponerse en manos de Dios. Y eso es muy bueno, porque nos
ayuda a darnos cuenta de que sin El no somos nada.

Es, en el fondo, un «vaciamiento». Cuando hacemos una larga
peregrinacion es necesario llevar sélo lo imprescindible. Se trata de
una experiencia de desprendimiento fisico y espiritual. No s6lo debe-
mos limitarnos a llevar lo que cabe en una pequefia mochila, también
debemos desprendernos de muchos caprichos, manias y malas cos-
tumbres. Y eso nos ayuda mucho a abrirnos a Dios y a la gente. Eso
nos hace mejores personas y buenos orantes.

Ciertamente, todo viaje es una invitacion a la oracién. Mientras
viajamos, podemos tener experiencia de Dios contemplando el
mundo que El ha creado, teniendo interesantes conversaciones con
otras personas o leyendo algin libro durante un largo trayecto en
avion. El desplazamiento fisico nos incita a desplazarnos espiritual-
mente hacia Dios. Todo viaje puede convertirse en una peregrinacion
si éste nos ayuda a ser mejores cristianos y a unirnos mas a Dios.

Mucha gente aprovecha los rutinarios desplazamientos a su lu-
gar de trabajo para orar, ya sea, por ejemplo, rezando el Rosario, ha-
ciendo Lectio Divina o intercediendo por su familia y sus amigos.
Gracias a ello, esta gente llega preparada para afrontar una nueva jor-
nada laboral con el corazén lleno de Dios, dispuesta a trabajar mucho,
siendo amable con todos y sacrificAindose por el bien comun.

Las peregrinaciones por antonomasia son las que se realizan a
santuarios. Desde hace varias décadas ha vuelto a ponerse de moda
peregrinar a Santiago de Compostela. La mayoria lo hacen con autén-
ticos motivos religiosos. Pero son cada vez méas los que peregrinan
como meros turistas. Entre éstos, son muchos los que reconocen que
el Camino de Santiago les cambi6 interiormente. Salieron como turis-
tas buscando cultura y paisajes, y llegaron como «hombres nuevos»#,
porque a quien encontraron fue a Dios, y se convirtieron.

Es curioso, al peregrinar a un santuario uno piensa que tendré
una fuerte experiencia de Dios al llegar a la meta, pero, en realidad,
esa experiencia se tiene durante el camino, porque Dios se hace pre-
sente en los diversos e impredecibles avatares de cada jornada. Es ahi

84 Cf. Col 3,9-11.

68



Modos y ambitos de oracion

donde se va forjando y afianzando nuestra unién con Dios. Al llegar
a la meta y entrar en el santuario nos damos cuenta de que hemos
cambiado y mejorado. Y eso nos mueve a dar gracias a Dios.

Recordemos a aquellos dos discipulos que, muy tristes, camina-
ban de regreso a Emats, el tercer dia tras la crucifixion de su Maestro.
Yendo de camino, iban dialogando sobre todo lo acontecido. Y enton-
ces Jests resucitado se puso a caminar junto a ellos y, haciéndoles
meditar lo que las Sagradas Escrituras decian sobre EI, les hizo ver el
sentido de su muerte en la Cruz. Aunque no sabian que era Jests -
pues no lograban reconocerle-, sus corazones ardian de amor por El.
Fue al llegar a su casa, cuando Fl les hizo ver quién era, pues ellos
reconocieron su gesto de bendecir y partir el pan al comienzo de la
cena. Y, entonces, El desaparecié. Inmediatamente ellos regresaron
corriendo a Jerusalén para anunciar la buena noticia de la resurrec-
cion del Sefnor®.

El apo6stol san Pablo predicé el Evangelio, fund6 comunidades
y extendio6 el Reino de Dios siendo un humilde peregrino. En sus via-
jes se fue uniendo cada vez mas a Jesucristo y sintié cémo El le con-
ducia hacia la entrega total, para alcanzar asi la vida eterna. Esa es la
meta final de nuestra peregrinacion en esta vida terrena.

85 Cf. Lc 24,16-35.

69



70

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

16. LA ORACION IMAGINATIVA

La imaginacion de santa Teresa de Jests

Parece que a santa Teresa (1515-1582) a veces le costaba concen-
trarse y permanecer atenta en la oracion. En ocasiones, la imaginacion
le atormentaba y le dificultaba su trato con Dios®. Esta dificultad no
sOlo se le presentaba cuando hacia Lectio Divina o rezaba en el coro.
La imaginacién también le creaba algunos problemas cuando hacia
recogimiento y estaba centrada en unirse misticamente con su
Amado?.

Obviamente, nuestra santa no se resigno a ello, sino que buscé
tacticas para superar esta dificultad. Por una parte, empez6 a tratar a
la imaginacién como lo que es: «la loca de la casa», y decidié no ha-
cerle caso, a sabiendas de que, si bien las distracciones hacen mas cos-
tosa la oracion, no la impiden. Nos dice ella:

«El postrer remedio que he hallado, a cabo de haverme fatigado
hartos afos, es lo que dije en la oracion de quietud: que no se
haga caso de ella més que de un loco, sino dejarla con su tema,
que s6lo Dios se la puede quitar; y en fin, aqui por esclava
queda. Hémoslo de sufrir con paciencia»$®.

Pero también desarroll6 otras estrategias. En ciertas ocasiones,
cuando estaba acosada por un pensamiento, lo que hacia era ponerse
a leer. Asi lo dice: «...muchas veces, en abriendo el libro, no era me-
nester mas»®. En otros momentos, recurria a contemplar la natura-
leza:

«Aprovéchame a mi también ver campo u agua, flores; en estas
cosas hallava yo memoria del Criador, digo que me desperta-
van y recogian y servian de libro, y en mi ingratitud y peca-
dos»%.

86 Cf. Vida 4,8.

87 Cf. Cuartas Moradas 1,13.
88 Vida 17,7.

89 Vida, 4,9.

90 Vida 9,5.

71



Como estar en contacto con Dios

Hay un refran que dice: «5i no puedes con tu enemigo, tinete a
él». Eso es lo que a veces hacia santa Teresa con la imaginacion, pues
la empleaba para orar, representando en su interior la imagen del Se-
fior. Dice asi: «Procurava lo mdas que podia traer a Jesucristo, nuestro
Bien y Sefior, dentro de mi presente»®!. Sobre todo le gustaba imagi-
nar escenas biblicas en las que ella sentia que su Amado necesitaba su
ayuda y consuelo?2. A veces ella imaginaba ser un personaje biblico,
como Pedro, Pablo o Maria Magdalena®. Nos dice lo siguiente: «;Oh,
qué de veces me acuerdo del agua viva que dijo el Sefior a la Samari-
tana!»%4. También contemplaba interiormente el misterio de la Resu-
rreccion, buscando que su Amado la transformase en lo mas pro-
fundo de su alma®.

En efecto, hay personas con una gran imaginacion. Si se limitan
a luchar contra ella, quizas nunca lleguen a vencerla totalmente. Por
eso, una buena estrategia es emplearla para orar, como hacia santa
Teresa, imaginando escenas que nos ayuden a relacionarnos con Dios.

Ya hemos comentado anteriormente que, a la hora de meditar
escenas biblicas, san Ignacio de Loyola (1491-1556) nos recomienda
imaginarnos dentro de la escena interactuando con Jests y los otros
personajes. Pensemos: ;qué hariamos?, ;qué diriamos? ;qué sentiria-
mos? Cuando hacemos este ejercicio espiritual a conciencia, siendo
sinceros con nosotros mismos y con Dios, reconociendo nuestras pro-
pias debilidades y miedos, entonces, ademas de orar, descubrimos
aspectos o cualidades de nuestra persona que no conociamos. Y eso
nos ayuda a mejorar.

También puede ser til la imaginacién en el sacramento de la
Eucaristia. En el momento de la consagracion, la Iglesia conmemora
la Ultima Cena. Algunas personas, para vivir mas profundamente
este sacramento, se imaginan junto a Jesus en el cenidculo cuando el
sacerdote estd pronunciando las palabras de la consagracion. De he-
cho, en la Eucaristia el sacerdote acttia en representacion de Cristo. Y
la comunidad presente revive esa experiencia.

91 Vida 4,8.

92 Cft. Vida 9,4.

B Cf. Vida 9,2.

% Vida 30,19; Cf. Jn 4,10-14.
% Cf. Vida 30,19.

72



Modos y ambitos de oracion

No sabemos si a santo Tomas de Aquino le molestaba la imagi-
nacion cuando oraba, pero le rest6é importancia. Segun él, hay que te-
ner en cuenta que la debilidad humana hace que el alma del orante
no pueda estar largo tiempo en las alturas espirituales, ya que, antes
o después, comienza a divagar. Por eso, cuando el orante se distrae
por un simple despiste, no se pierde el fruto de la oracion. Pero otra
cosa es distraerse a propdsito, lo cual es una falta de respeto a Dios%.

Bueno, pues santa Teresa, sabiendo orientar bien su imagina-
cion, alcanzo la mas alta cota de unién mistica con Dios: el matrimo-
nio espiritual. Y es importante saberlo, porque la imaginacion es una
de las principales dificultades que la gente encuentra a la hora de ha-
cer oracion, al no poder silenciarla. En ese caso, quizas no haga falta
hacerlo, sino méas bien usarla correctamente para orar.

% Cf.STh1I-I, q. 83,a. 13 ad 2y 3.

73



74

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

17. LA ORACION ASCETICA

Las cinco llagas de san Francisco de Asis

El fundador de los Hermanos Menores (los franciscanos) es
quien mejor nos muestra la transicion que se produjo en las altimas
décadas del siglo XII y las primeras del siglo XIII, del culto a Cristo
Pantocrator (o Todopoderoso) al culto a Cristo crucificado. Es decir,
se pasO de adorar al Jesus resucitado del Apocalipsis a imitar al Jests
crucificado de los Evangelios.

En efecto, desde finales del siglo IV y durante ocho siglos, la
Iglesia difundié la imagen de Cristo Pantocrator -muy espectacular y
divino— que, sentado en su trono celestial, gobierna el universo ro-
deado de los santos que le cantan alabanzas sin cesar. Y asi se le re-
presentaba pictéricamente en el abside de las iglesias, encima del al-
tar mayor, de tal forma que aquellos templos simbolizaban la Jerusa-
1én celestial que relata san Juan en el capitulo cuarto del Apocalipsis.
El culmen de esta espiritualidad se alcanz6 con el Romaénico, en los
siglos XI y XIL

Pero todo esto comenz6 a cambiar en el siglo XII con las cruza-
das, pues cuando regresaban de Tierra Santa los que alli habian ido a
luchar o a peregrinar, hablaban de los lugares donde Jests, humilde-
mente, habia nacido, predicado, muerto y resucitado. Es decir, habla-
ban del Dios hecho hombre de los Evangelios, lo cual llenaba de de-
vocidn a la gente. Eso hizo que varios predicadores del norte de Fran-
cia —con el monje cisterciense san Bernardo de Claraval (1090-1153) a
la cabeza— comenzaran a predicar esta imagen de Jestis humano —y
divino-y, asi, fue naciendo la nueva espiritualidad gética.

Con la imagen de la Virgen pasé algo similar. De dar culto a
Maria Theotokos (o Madre de Dios), que era mostrada sentada con su
Hijo en un trono, se paso6 a tener devocion a Nuestra Sefiora, es decir,
a nuestra Madre, que se muestra tierna y carifiosa con su Hijo y con
nosotros. Este titulo de «Nuestra Sefiora» fue creado por san Ber-
nardo.

75



Como estar en contacto con Dios

Como deciamos, san Francisco (ca. 1181-1226) vivi6 todo esto y
quedo plasmado en su espiritualidad. El Cdntico de las criaturas es una
clara reminiscencia romanica. En él, san Francisco alaba a Cristo sen-
tado en el trono celestial gobernando al hermano sol, la hermana luna
y al resto de la creacion. Sin embargo, las «cinco llagas» que recibi6
de Dios en el monte Alverna en 1224 son un elemento claramente go-
tico. La espiritualidad de las cinco llagas —unida a la de Cristo cruci-
ficado— tuvo mucho éxito. De hecho, se difundi6 a lo largo del siglo
XIII 'y, en buena medida, ha perdurado durante ocho siglos.

.Y en qué consiste esta espiritualidad?: en adherirnos intima-
mente a la Pasién de Cristo. Asi como El, por amor, se sacrifico por el
bien de toda la humanidad muriendo en la Cruz, nosotros seguimos
el camino de la Cruz sacrificAndonos por el bien comtn. Y asi como
Jests después resucitd, nosotros vamos madurando interiormente y
uniéndonos cada vez mas a EL Y, junto a El, vamos siendo cada vez
mas caritativos.

Pues bien, a algunos que han llegado a la total identificaciéon con
la Pasion de Cristo, Dios les ha dado las cinco llagas —una en cada pie
y en cada mano, y otra en el costado—, como pasé con san Francisco.
En ciertos casos esas llagas son invisibles, de tal forma que soélo las
sienten las personas que las han recibido. Asi pas6, por ejemplo, con
santa Catalina de Siena (1347-1380). Ella difundié mucho esta espiri-
tualidad, y lo hizo animando a la gente a «bafiarse en la sangre de
Cristo», es decir, a sufrir y sacrificarse por los demads, sumergiéndose
asi en el infinito amor que Cristo dio por todos nosotros en la Cruz.

Es bien sabido que la identificacién con Jests crucificado tam-
bién puede hacerse por medio de la penitencia. Esto ha sido muy nor-
mal hasta hace unos afios. En tiempos de santa Catalina, muchos cris-
tianos no sélo trataban de asumir interiormente los sufrimientos que
les deparaba la vida cotidiana, sino que, ademas, practicaban ayunos
y vigilias, se vestian con ropa interior muy aspera, usaban cilicios o
se daban disciplinas con cuerdas, cintas de cuero o cadenas. Aquella
ascesis ayudaba a esas personas a ganar autodominio, lo cual es muy
necesario para poder tener experiencia mistica del Amado. Pero hubo
exageraciones. Por ejemplo, algunas monjas, al enfermar, pedian a su
superiora que no las sanasen porque querian aprovechar ese sufri-
miento para unirse a su Esposo en la Cruz.

76



Modos y ambitos de oracion

Lo cierto es que todos tenemos que afrontar en nuestra vida co-
tidiana el sufrimiento. Lo queramos o no, todos debemos padecer o
hacer cosas que no nos gustan. Somos libres para limitarnos a sufrir
amargamente lo negativo de la vida o podemos afrontarlo de tal ma-
nera que nos ayude a mejorar interiormente y a unirnos a Dios.

Los cristianos estamos llamados a seguir el camino de la Cruz,
sacrificindonos por el bien comun. Al perder nuestra comodidad,
nuestro placer o nuestro descanso por hacer el bien a los demas, en
ese momento nos estamos uniendo a Cristo en la Cruz y maduramos
interiormente junto a EL. A eso se referia Jestis cuando decia: «EI que
pierda su vida por mi, la encontrard»"".

El hermano Rafael Arnaiz (1911-1938) fue canonizado en 2009
por el Papa Benedicto XVI. Ingresé con 23 afios en un monasterio tra-
pense (o cisterciense), dejando sin acabar la carrera de Arquitectura y
contrayendo poco después una grave diabetes que le hizo sufrir enor-
memente y por la cual murié con 27 afios. Pocos monjes ha habido
mas felices que él. Pero su felicidad no brotaba del bienestar fisico,
sino de su profunda experiencia de la Cruz. El 7 de marzo de 1938
escribia esto:

«Mi vocacion es sufrir, sufrir en silencio por el mundo entero;
inmolarme junto a Jests por los pecados de mis hermanos, los
sacerdotes, los misioneros, por las necesidades de la Iglesia, por
los pecados del mundo, las necesidades de mi familia, a la (que)
quiero ver, no en la abundancia de la tierra, sino muy cerca de
Dios.

jAh!, si el mundo supiera lo que es mi vocacién en la Trapa... Si
supieran ver la Cruz detras de una pacifica sonrisa; si supieran
ver las enormes luchas detras de la paz conventual... Pero no,
eso no deben verlo... S6lo Dios. Bien esta asi».

Son muchos los que han alcanzado la plena felicidad interior
sacrificAndose por el bien de todos. Asi, san Francisco, con su pobreza
y fraternidad, se identific6 totalmente con el camino de la Cruz y nos
mostré que el sufrimiento puede ayudarnos a relacionarnos intima-
mente con Dios.

97 Mt 10,39.

77



78

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

18. LA ORACION VOCAL

Jests nos ensena el Padrenuestro

La oracién mas sencilla es la oracién vocal. Consiste simple-
mente en recitar oraciones. Es valida para todo tipo de personas, ya
sean principiantes o maestros espirituales. Y se puede practicar en
muchos momentos del dia, porque tampoco es necesaria una concen-
tracion grande y continua.

Cuando los discipulos le preguntaron a Jestas qué debian rezar,
El les ensef6 el Padrenuestro, una oracion cuya primera parte esta
referida a Dios y la segunda al ser humano. En ella nos dirigimos a
Dios como «Padre» y a El le pedimos que se haga su voluntad y que
nos ayude a actuar en consecuencia, libremente, no movidos por los
malos sentimientos o las tentaciones®.

Obviamente, cuando decimos que Dios es nuestro «Padre»,
también podemos decir que es nuestra «Madre», pues El no tiene gé-
nero, no es un Ser masculino ni un Ser femenino. Es Alguien que,
como un Padre o una Madre, nos ha creado, nos cuida, nos da libertad
y desea lo mejor para nosotros.

Ciertamente, es muy importante poder asegurarnos de que es-
tamos orando realmente a Dios y no a un ser imaginario creado por
nosotros mismos. Es decir, a una especie de «hada madrina» o a un
«amigo invisible». Porque esto puede ocurrir sin darnos cuenta, pues
es muy fécil manipular y adaptar la imagen de Dios a nuestros capri-
chos y deseos.

Por ello, sea cual sea el modo de orar que vayamos a practicar,
es recomendable prepararse antes de hacer oracién. En la Doctrina es-
piritual, fray Luis de Granada nos recomienda pensar en quién es el
Interlocutor a quien vamos a orar. Este autor nos invita a pensar en
las cualidades de Dios y con qué virtudes y afectos le vamos a corres-
ponder. Eso nos ayudara a orar correctamente®.

98 Cf. Mt 6,9-13.
9 Luls DE GRANADA, Obras completas (A. Huerga, ed.) (52 vols.), Fundacién Uni-
versitaria Espafiola, Madrid 1994-2007, tomo XIV, pp. 139-140.

79



Como estar en contacto con Dios

Pues bien, recitar vocalmente una oracién o un salmo nos puede
ser de gran ayuda para relacionarnos realmente con Dios en nuestra
oracion. En efecto, segiin santa Teresa de Jesus, si hacemos bien la
oracion vocal, ésta puede movernos a tener un intimo didlogo con
Dios. Asi lo dice ella:

«Porque a cuanto yo puedo entender, la puerta para entrar en
este castillo es la oracion y consideracion; no digo mas mental
que vocal, que como sea oraciéon ha de ser con consideracion.
Porque la que no advierte con quien habla y lo que pide y quien
es quien pide a quien, no la llamo yo oracién, aunque mucho
menee los labios»1%.

En relacion con esto, pensemos de nuevo en esta advertencia
que Jests hace a sus discipulos: «Cuando oréis, no habléis mucho, como
hacen los paganos: ellos creen que por mucho hablar serdn escuchados»101.
Podemos caer en este error cuando oramos por puro cumplimiento y
hacemos de la oracién un mero ejercicio ascético. Cuando hacemos
eso, en el fondo estamos diciendo a Dios: «No me apetece hablarte,
pero me voy a sacrificar y lo voy a hacer». Esto es un error y una falta
de respeto hacia Dios. Ademas, lo que hacemos por puro cumpli-
miento, lo acabamos aborreciendo.

Recordemos aquel pasaje de los Evangelios en el que los fari-
seos le echan en cara a Jesds que sus discipulos no ayunan y Fl les
contesta que, mientras estan con el novio, los invitados de la boda no
deben ayunar. Después ya habra tiempo de hacerlo!02. Bueno, pues
cuando oramos, estamos con el Novio, que es Jests. No tiene sentido
enfocar la oracién como un ejercicio ascético que uno hace para sufrir.
Hay muchos momentos en la vida para hacer ascesis. Pero hay que
evitarla cuando se esta con Jesus. La oracion ha de ser, sobre todo, un
ejercicio mistico, en el que uno abre su corazén para gozar con Dios.

Ciertamente, hay momentos en los que lo pasamos mal orando,
ya sea, por ejemplo, porque hemos tenido un mal dia o porque nos
duele la cabeza o porque hace mucho calor en la capilla. Y ahi toca

100 Primera Morada 1,7
101 Mt 6,7.
102 Cf. Lc 5,33-35.

80



Modos y ambitos de oracion

aguantar y seguir orando. Pero no hay que forzar esas situaciones,
todo lo contrario.

La oracién vocal debe ayudarnos a tener una experiencia mis-
tica, no ascética. De hecho, los maestros espirituales nos dicen que, si
bien la oracién vocal es vélida por si misma, también nos puede ser
atil para elevarnos a otros modos de oracion. Dice santa Catalina de
Siena en su Carta 154:

«Esta se halla ordenada a adquirir la oracién mental, la cual
dara fruto si esta basada en la oracién vocal y si la persona per-
severa en su practica esforzando siempre su espiritu para que
medite».

Asi es, si bien es perfectamente vélido limitarse a recitar vocal-
mente oraciones, hay que estar atento a lo que el Espiritu Santo nos
mueve interiormente, porque a veces nos puede animar a detenernos
para meditar algo que estamos recitando. En este sentido, santo To-
maés de Aquino afirma que si el orante, haciendo oracién vocal, llega
a elevar su corazon a Dios y siente que las palabras que recita le son
un impedimento de la devocion, ese orante deberia dejar la oracién
vocal y pasar a la mental'®. Y dice santa Teresa: «Sera muy posible
que estando rezando el Paternéster os ponga Dios en contemplaciéon
perfecta»104,

Lo cierto es que la oracién vocal es muy socorrida en esos mo-
mentos en los que nos gustaria orar en privado, pero estamos blo-
queados. Entonces nos ponemos a recitar el Rosario o cualquier otra
oracién y, poco a poco, vamos sintiendo que nuestro corazén se va
esponjando y llenando de devocién y, de repente, nos introducimos
en la oracién mental, es decir, comenzamos a relacionarnos con Dios
interiormente, con nuestra inteligencia y nuestros sentimientos.

Jestis nos ensef6 a sus discipulos el Padrenuestro para que tu-
viésemos una buena y completa oracion vocal con la que pudiésemos
hablar a nuestro Padre con facilidad. Al rezar esta oracion, se abre en
nuestro corazén un camino que nos conduce a la salvacion.

103 Cf. STh II-11, g. 83, a. 12.
104 Camino de perfeccion, Escorial, 41,1.

81



82

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

19. LA ORACION COMUNITARIA

Cluny y el Oficio Divino

A comienzos del siglo X, después de que el Imperio Carolingio
(772-870) habia sucumbido por sus guerras internas y los ataques de
otros pueblos, Europa se dividié en pequetios territorios gobernados
por nobles que vivian en guerra unos contra otros y ejercian un férreo
control sobre los obispados y monasterios. Es la época feudal. Pues
bien, en medio de este caos, el Espiritu Santo inspiré a Guillermo I,
duque de Aquitania, una idea genial: ceder a la Santa Sede un terreno
para fundar en él un monasterio benedictino que dependiera tnica-
mente del Papa, no del sefior feudal. Eso se llevé a cabo en Cluny, que
era una bella zona boscosa de la Borgofia (en el este de Francia). Alli
se fund6 una abadia en el afio 910, siendo Bernon su primer abad.
Tuvo tanto éxito, que pronto se llen6 Europa de abadias «hijas» de
Cluny, creandose asi la primera Orden religiosa, la cluniacense.

Pues bien, uno de los elementos principales de la espiritualidad
de aquellos monjes era la oraciéon comunitaria. Siguiendo la mentali-
dad de aquella época, pretendieron que sus iglesias se parecieran lo
méaximo posible a la nueva Jerusalén, la Jerusalén celestial de la que
nos habla el Apocalipsis'®. Por ello designaron a una parte de sus
monjes para que, imitando a los santos del Cielo, se ocuparan de can-
tar salmos a Cristo Pantocrator (o Todopoderoso). Si la Regla de san
Benito pide que los monjes canten los 150 salmos cada semana'®, en
las abadias cluniacenses cantaban al dia de 138 a 210 salmos, depen-
diendo de lo marcado por el calendario litargico. Asimismo, hicieron
un gran esfuerzo por adornar lo mejor posible sus iglesias para que
fueran dignas de Cristo Pantocrator.

Aquellos monjes intentaron que sus abadias fueran una repro-
duccion del Cielo descrito en el Apocalipsis:

«Los cuatro Vivientes tienen cada uno seis alas, estan llenos de ojos
todo alrededor y por dentro, y repiten sin descanso dia y noche:

105 Cf. Ap 21-22.
106 Cf. Regla de san Benito, cap. 17.

83



Como estar en contacto con Dios

“Santo, Santo, Santo es el Serior, Dios Todopoderoso, Aquel que era,
que es y que va a venir’’.

Y cada vez que los Vivientes dan gloria, honor y accion de gracias al
que esta sentado en el trono y vive por los siglos de los siglos, los
veinticuatro Ancianos se postran ante el que esta sentado en el trono
vy adoran al que vive por los siglos de los siglos, y arrojan sus coronas
delante del trono diciendo: “Eres digno, Serior y Dios nuestro, de re-
cibir la gloria, el honor y el poder, porque Tu has creado el universo,
porque por tu voluntad, lo que no existia, fue creado ”»17.

¢Y como se imaginaban que era fisicamente el Cielo?: como un
gran semicirculo en el que Cristo estd en medio sentado en su trono,
rodeado —a modo de arcoiris'®- por muchas filas de santos que can-
tan alabanzas y tocan instrumentos de musica. Y asi lo representaron
los monjes cluniacenses en los poérticos de sus iglesias, a la vista de
todos. Sus hermosos poérticos romanicos eran una invitacién a entrar
en el templo. Venian a decir: «Si entras en la iglesia, disfrutaras de un
anticipo del Cielo y llegaras a él cuando mueras».

Los cluniacenses -y otros monjes medievales- también repro-
ducian fisicamente el Cielo en los coros donde los hermanos oraban
comunitariamente. Tenian forma de U, de tal modo que, mirandose
los monjes cara a cara mientras oraban juntos, sentian como Jesus se
hacia presente en medio de ellos, en medio de la U. Y esta misma es-
tructura la reproducian en sus salas capitulares, donde la comunidad
se reunia para tratar y discernir —ayudados por el Espiritu Santo— los
temas que afectaban a todos. Y lo mismo sucedia en sus refectorios -
es decir, en sus comedores-, porque, al comer comunitariamente,
como hermanos, anticipaban el banquete celestial al que Dios nos
convidara cuando lleguemos al Cielo, a la Jerusalén celestial ~que esta
situada sobre una montafial®-, como profetiza Isaias:

«EI Serior Todopoderoso ofrecerd a todos los pueblos sobre esta mon-
taria un banquete de manjares suculentos, un festin de vinos arnejados,
de manjares exquisitos y vinos refinados»110.

107 Ap 4,8-11.
108 Cf. Ap 4,3.
109 Cf. Ap 21,10.
110 [ 25,6,

84



Modos y ambitos de oracion

La Orden cluniacense desaparecié en el siglo XIX a causa del
periodo revolucionario europeo, si bien los actuales benedictinos, so-
bre todo los de la congregacion de Solesmes, han heredado su amor a
la liturgia. Pero su espiritualidad, en cierto modo, perdura en toda la
Iglesia cada vez que una comunidad se retine para rezar el Oficio Di-
vino. Igualmente, las Ordenes monéasticas y mendicantes que apare-
cieron tras la cluniacense, asi como los canénigos regulares, han te-
nido tradicionalmente coros, salas capitulares y refectorios en forma
de U, para sentir la presencia de Jestis en medio de ellos.

Por cierto, tanto ha influido san Benito de Nursia en la oracion
comunitaria de la Iglesia, que ésta asumio6 el Oficio Divino descrito en
su Regla, con siete oraciones comunitarias que estructuran espiritual-
mente toda la jornada: Maitines: antes del amanecer; Laudes, Prima,
Tercia y Sexta: durante la manana; Nona y Visperas: a lo largo de la
tarde; y Completas: antes de acostarse. Las dos mds importantes son
Laudes y Visperas. En muchas comunidades de vida activa son las
Gnicas que se rezan.

Bueno, pues cuando la oracién comunitaria se hace publica-
mente, es un testimonio del Reino de Dios y una predicacién del
Evangelio. Muchos fieles cristianos oran junto a las monjas o los mon-
jes el Oficio Divino, porque eso les ayuda a conocer a Dios y a relacio-
narse con El. Pero también hay muchos turistas que disfrutan del
canto mondstico. Y a todos ellos el Espiritu Santo les habla por medio
de la oracién comunitaria que estan escuchando. Y no son raros los
casos de turistas que han tenido asi una inesperada experiencia de
Dios que les ha cambiado la vida.

Obviamente, el fundamento de la oracion comunitaria esta en
estas palabras de Jests:

«Os aseguro también que si dos de vosotros se ponen de acuerdo en la
tierra para pedir algo, sea lo que fuere, lo conseguiran de mi Padre que
estd en los Cielos. Porque donde estin dos o tres reunidos en mi nom-
bre, alli estoy Yo en medio de ellos»111.

En efecto, nos reunimos a orar comunitariamente en torno a Je-
sis, que se une a nuestra oracion. Jestis se hace presente en la

11 Mt 18,19-20.

85



Como estar en contacto con Dios

comunidad orante. Y, con El, nos unimos a los santos que le alaban
en el Cielo.

Ciertamente, la oraciéon comunitaria es una experiencia de amor
entre hermanos que oran juntos elevando su corazén hacia Dios.
Orando, el Espiritu Santo fluye de corazén a corazén entre ellos. Por
eso, la oracién comunitaria es lo que més une a la comunidad.
Cuando, por exceso de trabajo u otras circunstancias, se relega o se
quita la oracién comunitaria, la comunidad entra en crisis, porque
deja de fluir el Espiritu de Amor entre los hermanos. O, como diria
san Agustin: dejan de habitar unanimes en la casa, pues han dejado
de tener «una sola alma y un solo corazon»112 hacia Dios!13.

Toda comunidad cristiana debe ser un pequefio Reino de Dios
en la tierra. Dicho de otro modo, debe ser un anticipo del Reino Ce-
lestial. Eso lo sabian bien los monjes cluniacenses. Por eso se unian a
los santos del Cielo para cantar alabanzas al Sefior, expresdndole asi
su amor.

112 Hch 4,32.
113 Cf. Regla de san Agustin, n. 3.

86



Modos y ambitos de oracion

20. LA REPETICION DE JACULATORIAS

Las jaculatorias de Taizé

Cuentan los que la conocieron, que santa Rosa de Lima (1586-
1617) comenz6 a hacer oraciéon mental con sélo cinco afios, pues tomd
la costumbre de repetir en su corazén, a modo de jaculatoria, esta ora-
cion: «Jesus sea bendito y sea con mi alma, amén». En ocasiones repe-
tia la oracién del Gloria. Este modo de orar lo integré tanto en su co-
razon, que a veces se despertaba repitiendo jaculatorias, lo cual mos-
traba que lo habia estado haciendo mientras dormia. Y asi, poco a
poco, el Sefior fue transformando su corazén!4.

Sin saberlo, santa Rosa ejercitaba un modo de orar practicado
por los antiguos monjes y monjas del desierto, en el siglo IV, cuando
interiormente repetian: «Sefior Jesucristo, ten piedad de mi, que soy
un pobre pecador». Esta jaculatoria esta basada en la oracion del pu-
blicano de la pardbola de los dos que van orar al templo!>. Es cono-
cida como la «oracién del corazén».

De este modo de orar nos habla muy bien el libro EI peregrino
ruso, escrito en Rusia a mediados del siglo XIX. Su autor —anénimo-
lo encuadra en la espiritualidad hesicasta, propia del monacato orien-
tal. Consiste en ir repitiendo cada vez mas veces al dia unajaculatoria,
hasta que nuestro corazén la asume totalmente y se une a Cristo.

Como puede verse, se trata de un modo de orar muy sencillo
que esté al alcance de todos. Lo importante es escoger una jaculatoria
que ayude al Espiritu Santo a transformarnos interiormente. Para
ello, debemos hacer un examen de conciencia para ver qué es lo que
mas necesitamos. Imaginemos que estamos pasando por un mo-
mento de gran inseguridad, entonces podriamos repetir este ver-
siculo: «El Serior es mi luz y mi salvacion ;a quién temeré?»116,

114 Cf. Herndn JIMENEZ SALAS (ed.), Primer proceso ordinario para la canonizacion de
Santa Rosa de Lima (1617), Monasterio de Santa Rosa de Santa Maria, Lima 2001,
12 (p. 31); 33 (p. 58); 78v-79 (pp. 110-111).

115 Cf. Lc 18,9-14.

116 Sal 27,1.

87



Como estar en contacto con Dios

Y, asi, al ir repitiendo la jaculatoria que hemos escogido, ésta ird
actuando poco a poco en lo mas profundo de nuestro corazén, como
ese goteo constante que va deshaciendo una dura roca. Es importante
hacerlo con constancia y con fe. Y de verdad, no «por si acaso» ni por
cumplimiento. Cuando ponemos toda nuestra persona en ello y so-
mos realmente constantes, antes o después iremos sintiendo los re-
sultados.

El rezo de jaculatorias puede verse ayudado por la musica. Eso
lo saben bien los monjes de Taizé. Se trata de una comunidad ecumé-
nica fundada por el te6logo calvinista suizo Roger Schutz (1915-2005)
en un pequefo pueblo del este de Francia llamado Taizé. Alli vivio él
con su hermana durante la Segunda Guerra Mundial, deseando crear
una comunidad que ayudase a reconciliar evangélicamente a los con-
tendientes de la guerra. Debido a que ellos ayudaron a judios que
huian de los nazis, tuvieron que regresar a Ginebra, donde mas jove-
nes se unieron a su causa.

Cuando Francia fue liberada de la ocupacion, el hermano Roger
regreso a Taizé con otros tres hermanos de la comunidad de Ginebra.
Tras un tiempo de asentamiento y meditacion, fue en 1949 cuando el
hermano Roger con otros seis hermanos decidieron fundar la comu-
nidad ecuménica de Taizé, con el fin de crear un ambiente contem-
plativo que ayudase a la unién de los cristianos. Esta comunidad ha
ido creciendo desde entonces y ha reunido a muchos laicos y laicas
para orar con ellos.

Estos monjes han creado un estilo propio de oracién que se basa
en cantar en canon bellas jaculatorias, sacadas generalmente de los
salmos. Este estilo musical se ha difundido por toda la Iglesia por su
sencillez y belleza. A los jovenes, generalmente, les gusta este modo
de orar.

Gracias a sus dulces melodias, las jaculatorias de Taizé han he-
cho —y siguen haciendo— un gran bien a mucha gente. Uno puede re-
zar escuchando los cantos de Taizé mientras va de camino al trabajo
o cuando descansa en la habitacion. Se trata de una oracién placentera
y relajante que permite que las jaculatorias lleguen a lo més intimo de
nuestra persona.

88



Modos y ambitos de oracion

Los monjes de Taizé, santa Rosa y otros muchos santos, dejaron
que Dios transformase su corazéon mediante el perseverante rezo de
jaculatorias. Estas son una puerta por la que el Espiritu Santo entra
dentro de nosotros.

89



90

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

21. EL ROSARIO

Los rosarios que regalaba santa Rosa de Lima

Viviendo cerca del convento de los dominicos de Lima, santa
Rosa se hizo muy devota del rezo del Rosario. Tanto es asi, que pro-
movio esta oracion entre los muchos que acudian a ella para que sa-
nase sus enfermedades, les aconsejase o les acompafiase espiritual-
mente. Siguiendo una antigua tradicién dominicana, santa Rosa hacia
ella misma bellos rosarios que después regalaba a la gente, para que
los rezasen con fervor junto a la Virgen.

¢Coémo se origind este modo de orar? Aunque la tradicién dice
que el Rosario se lo entreg6 la Virgen a santo Domingo de Guzman,
lo histéricamente cierto es que esta oracion tiene su origen en las an-
tiguas abadias cluniacenses. Anteriormente hemos comentado que
parte de los monjes de las abadias de esta Orden se dedicaban a orar
el Oficio Divino. Pues bien, los otros monjes se dedicaban a hacer tra-
bajos manuales, generalmente en el campo. Ya que ellos también de-
bian orar, algin monje —o alguna monja— tuvo la gran idea de que
estos hermanos suyos rezasen 150 Padrenuestros al dia, en lugar de
150 salmos. El hecho es que la idea tuvo éxito y fue bien acogida por
otros monasterios femeninos y masculinos. Asimismo, también hubo
laicos que se animaron a rezar de ese modo.

Para ayudar a contar los Padrenuestros que se iban rezando, se
inventaron los «contadores». Estos eran, basicamente, cuerdas en las
que se hacian 150 nudos o en las que se insertaban otras tantas semi-
llas o bolitas de madera o de otro material, para que el orante fuese
pasando con sus dedos una bola por cada Padrenuestro que rezaba.

En el siglo XIII, las monjas y los monjes cistercienses fueron
cambiando los Padrenuestros por Salutaciones de la Virgen —que son
la primera parte del Avemaria, pues esta oracion atin no existia—. Esto
hizo que se fuesen modificando los contadores, diferenciando en ellos
las bolas de los Padrenuestros y de las Salutaciones.

A finales del siglo XIV y comienzos del XV, por influencia de la
corriente espiritual de la devotio moderna, al rezo de Salutaciones se le

91



Como estar en contacto con Dios

afiadio la meditacion de pasajes de los Evangelios y poco después se
reemplazaron las Salutaciones por Avemarias, con lo que ya estaba
creado, en cierto modo, el Rosario que todos conocemos, aunque ha-
bia diversas formas de rezarlo.

Hacia el afio 1470, fray Alain de la Roche -0 Alano de Rupe-
fundé en el norte de Francia la primera cofradia cuya espiritualidad
se centra en la devocion a Maria por medio del rezo del Rosario. Esto
inspird a los dominicos de Colonia para crear en 1475 la primera co-
fradia del Rosario. Pronto se crearon més cofradias como la de Colo-
nia, difundiéndose por conventos dominicanos de Alemania e Italia.
En 1485 la Santa Sede las puso en manos de los dominicos, que desde
entonces hicieron un gran esfuerzo por difundir este modo de orar.

En 1569 el Papa san Pio V fij6 el modo de rezar el Rosario: asi,
esta oracion constaba de quince misterios divididos en tres grupos:
Gozosos, Dolorosos y Gloriosos. En cada misterio se reza un Padre-
nuestro, diez Avemarias y un Gloria, mientras se medita un pasaje de
la vida de Jests o de Maria. No suelen rezarse todos los misterios a la
vez, sino un grupo de cinco, el correspondiente al dia de la semana.
A los contadores se les llama en lengua castellana «rosarios».

En el siglo XIX, debido al periodo revolucionario, los dominicos
fueron expulsados de muchos paises y las cofradias del Rosario que-
daron medio desmanteladas y pasaron a manos de las parroquias y
otras entidades eclesiales. Pero, a pesar de tantos problemas y dificul-
tades, el Espiritu Santo quiso que el Rosario se difundiera atiin més en
el pueblo fiel, pues, dado que por entonces en muchas iglesias no ha-
bia sacerdotes para celebrar la Misa, los fieles podian reunirse al me-
nos para rezar el Rosario. Y asi se hizo.

Fue fundamental el apoyo que en esta época le dio el Papa Le6n
XII (1810-1903), pues escribié once enciclicas sobre esta oracién y de-
clar6 octubre como el mes del Rosario. Gracias a ello, este rezo se di-
fundi6é atin mas por toda la Iglesia. En 2002, el Papa san Juan Pablo II
afiadi6 un cuarto grupo de misterios: los Luminosos.

Pues bien, ;por qué tuvo tanto éxito esta oraciéon?: porque es
muy sencilla, se puede rezar individual o comunitariamente, anima a
meditar los Evangelios y ayuda a pedir correctamente lo que necesi-
tamos. Esto tltimo es especialmente significativo, pues el rezo del

92



Modos y ambitos de oracion

Rosario contribuy6 a que sucedieran muchas acciones milagrosas,
como curaciones, conversiones, la liberacion de ciudades sitiadas o el
apaciguamiento de fendmenos naturales como terremotos, tempesta-
des, erupciones volcanicas o tsunamis. Algunos frailes se animaron a
recopilar por escrito estos acontecimientos. El mas conocido fue la
victoria en la batalla de Lepanto, el 7 de octubre de 1571, cuando la
armada cristiana derrot6 a la armada turco otomana, frenando asi las
pretensiones expansionistas de aquel imperio musulman. Por eso la
fiesta de la Virgen del Rosario es el 7 de octubre.

Cuando uno comienza a rezar el Rosario, durante los primeros
dias o semanas puede resultarle demasiado repetitivo y monétono.
La clave esta en esforzarse en rezarlo en armonia con la Virgen Maria,
de tal forma que vayamos sintiendo que ella lo reza con nosotros. Por
eso es tan importante rezarlo tal y como se oran las letanias, siguiendo
un ritmo acompasado que nos ayude a conectar con nuestro interior,
despertando asi nuestro amor por la Virgen y por su Hijo. Una vez
que esto se consigue, entonces el Rosario pasa a ser una oracion espi-
ritualmente muy placentera, pues nos abre al amor puro que hay en
nuestro corazon.

Al rezar junto a la Virgen, ella nos trasmite su humildad y su
disponibilidad hacia Dios y los demas. Y asi, poco a poco, nosotros
nos vamos pareciendo a ella. Y ella, a su vez, nos conduce hacia Jests.

Como ya hemos comentado, una de las consecuencias de esto
es que, cuando pedimos algo importante a Dios mientras rezamos el
Rosario, la Virgen nos ayuda a hacerlo sabia y humildemente, para
que pidamos adecuadamente lo correcto, sin esos caprichos, exigen-
cias o manias que a veces pueden contaminar nuestras demandas y
que hacen que Dios no las atienda. Ademas, la Virgen nos ensefia a
aceptar después la voluntad de Dios, sobre todo cuando El dispone
las cosas de un modo diferente a como se lo habiamos pedido.

En conclusién, cuando santa Rosa de Lima regalaba amable-
mente los rosarios que ella misma hacia, difundia una espiritualidad
muy sencilla que ayudaba a la gente a mejorar su relaciéon con Dios.

93



94

Como estar en contacto con Dios



Modos y ambitos de oracion

22. EL RECOGIMIENTO

Fray Francisco de Osuna y el recogimiento

Los discipulos sabian que Jests oraba con facilidad. Cuando
iban de camino y paraban para descansar, vefan que El se apartaba
un poco del grupo y, sentdndose debajo de un arbol, o apoyando su
espalda en una roca, se ponia a orar con gran devocién. Por eso, es
l6gico pensar que sus discipulos le pidieran que les ensenase a orar
como EL Y asi, en el Sermén de la Montaria, tras decirles que no come-
tieran el error de hacerlo con publica ostentacion, como hipdcritas, les
dijo:

«Tu, en cambio, cuando vayas a orar, entra en tu aposento y, después
de cerrar la puerta, ora a tu Padre»117.

Esto se ha interpretado como una invitacion al recogimiento. Es
decir, a entrar dentro del aposento de nuestra alma, cerrar la puerta a
todo lo mundano y, entonces, en esa intimidad, hablar a Dios sa-
biendo que es un Padre -o una Madre- que nos ama. Se trata de la
oraciéon mental por antonomasia.

Probablemente, quien mejor ha hablado de este modo de orar
es el franciscano fray Francisco de Osuna (1492-1540) en su obra el
Tercer abecedario espiritual. En este libro, que es el primer texto mistico
escrito en lengua castellana, su autor nos dice que para practicar el
recogimiento, el orante debe dejar en suspenso el pensamiento, con-
centrarse en Dios con &nimo alegre y vivir en el amor!18.

El recogimiento fue muy practicado en el antiguo monacato del
desierto y después en el monacato bizantino. En Europa occidental se
difundi6 entre los ermitafios y las «reclusas» medievales -que eran
ermitafias que vivian dentro de las ciudades-. Més tarde, en los siglos
XV y XVI, cuando las Ordenes se estaban reformando, fue un movi-
miento espiritual muy promovido por los frailes que abrazaban la ob-
servancia regular. En este contexto, en Espafia proliferaron los «reco-
letorios» o «recoletas». Se trataba de conventos pequerios, austeros y

17 Mt 6,6.
118 Cf. Tercer abecedario espiritual, tr. 14, cap. 5.

95



Como estar en contacto con Dios

apartados, pensados para que sus frailes pudieran practicar el recogi-
miento.

Esto arraigé tanto entre los franciscanos espafioles, que en la
primera mitad del siglo XVI desarrollaron un movimiento espiritual
llamado «recogimiento franciscano», escribiendo sencillas obras en
lengua castellana en las que exponian una espiritualidad muy afec-
tiva. Ahi se encuadra el Tercer abecedario espiritual. Este movimiento
fue el inicio y el detonante de la escuela mistica espafiola del siglo
XVI, cuyo culmen se alcanzé con santa Teresa de Jestis y san Juan de
la Cruz.

Para practicar el recogimiento puede ser de ayuda meditar el
pasaje de la mujer samaritana!’®. Esta era una mujer que buscaba la
felicidad fuera de ella, teniendo relaciones con diversos hombres. De
hecho, después de haber tenido cinco maridos, pasé a vivir con un
hombre que era su amante. Por eso Jests le hizo ver que asi nunca
seria realmente feliz. Y la invité a mirar dentro de si misma, pues den-
tro de ella habia un pozo del que brota el agua viva: el amor divino,
que le darfa la auténtica felicidad. No se trata del amor carnal y su-
perficial que ella andaba buscando en los hombres, el cual nunca la
dejaba satisfecha interiormente, sino del amor caritativo, desintere-
sado y puro: el que brota del Espiritu Santo que habitaba en su inte-
rior.

Bueno, pues nos dice san Juan que cuando esta mujer sintié que
el agua viva brotaba en su interior, no pudo aguantarse y fue a decir-
selo a todo el pueblo, pues aquello le habia cambiado la vida. Ya no
era una mujer superficial que buscaba el placer carnal. Se habia con-
vertido en una mujer madura que habia encontrado la auténtica feli-
cidad: la que procedia de su pozo interior, donde habita Dios.

Para practicar el recogimiento es necesario escoger un momento
tranquilo del dia y, asimismo, un lugar en el que nadie ni nada nos
moleste. Puede ser nuestra habitacion, una capilla o un recéndito lu-
gar dentro de un bosque. Ahi debemos sentarnos con una postura
equilibrada que no nos amodorre ni nos canse.

119 Cf, Jn 4.

96



Modos y ambitos de oracion

Corporalmente, puede ayudarnos estar sentados en un almoha-
doén, en un banco de meditacién o en una silla con respaldo, mante-
niendo la espalda recta y la cabeza un poco inclinada hacia abajo.
Poco a poco hay que ir soltando todas las tensiones musculares. Para
ello es bueno respirar lentamente con el diafragma (el mtsculo que
esta debajo de los pulmones), sintiendo como -imaginariamente- lle-
namos de aire el estbmago, lo retenemos un momento y lo soltamos
por la nariz.

Mentalmente, es necesario controlar los pensamientos y la ima-
ginacion, para poder concentrarnos tnicamente en Dios: la fuente de
agua viva. Ayuda a recogerse y a relajarse sentir como el aire entra,
se almacena y sale de nosotros, ritmicamente, imaginando que es el
propio Espiritu Santo (el «Soplo Divino»), el que entra en nuestra
alma. También puede ayudarnos tener una vela encendida ante no-
sotros, de tal forma que podamos contemplarla sosegadamente con
los ojos entrecerrados.

Sentimentalmente, es ahora el momento de descender a lo mas
profundo de nosotros y conectar con Dios por medio del amor. Es
decir, debemos mover nuestro corazén a amar a Dios y a sentir su
amor. Cuando llegamos a esto, podemos decir que hemos alcanzado
el recogimiento.

Entonces debemos ponernos en manos de Dios, para que El ac-
tte dentro de nuestro corazén como a El le parezca. Asi podemos es-
tar un largo rato. Generalmente, es una experiencia muy agradable,
pues uno siente como acttia dentro de si el amor divino. Pero a veces
no es tan placentera, quizas porque Dios aprovecha esa oportunidad
para corregir en nuestro corazén aquello que El ve que no es bueno.
O quizés nuestra desazén interior se deba a otro motivo. Hay que te-
ner en cuenta que estamos ante algo que es un misterio.

En todo caso, fray Juan Taulero (ca. 1300-1361) nos dice que si
queremos dominar con soltura la oracién de recogimiento, es necesa-
rio practicarla diariamente. Al principio nos supondra un esfuerzo,
pero poco a poco veremos que lo hacemos con més naturalidad, hasta
que un dia descubramos que se ha convertido en un habito que forma

97



Como estar en contacto con Dios

parte de nuestra vida cotidiana'?. Eso es a lo que santa Catalina de
Siena llamaba habitar en la «celda interior». Asi se lo dice a la bene-
dictina sor Constanza en su Carta 73:

«Pues bien, querida hija, es eso lo que debes hacer cuando lle-
gues a la celda del conocimiento de ti misma. Quiero que en €l
abras el ojo del entendimiento con amor afectuoso. Entra en tu
celda interior y vete a la cama, que es la dulce bondad de Dios
que ahi encuentras. Y ahi ves que el ser te ha sido dado por gra-
cia y no por obligacion. Y ahi ves, hija, que la cama se halla cu-
bierta de una colcha roja, pues es la sangre del Cordero dego-
llado y aniquilado. Descansa, pues, ahi, y nunca te vayas».

El Tercer abecedario espiritual de fray Francisco de Osuna ha sido
un gran aporte, pues ha ayudado espiritualmente a muchas personas.
Santa Teresa cuenta asi su experiencia al leerlo:

«Me dio aquel tio mio [...] un libro; lldamase “Tercer Abeceda-
rio”, que trata de ensefar oracion de recogimiento; y puesto que
este primer afio havia leido buenos libros [...], no sabia como
proceder en oracién ni como recogerme, y ansi holgueme mu-
cho con él y determiname a seguir aquel camino con todas mis
fuerzas»121.

120 Cf. Juan TAULERO, Sermones. El abandono interior y el nacimiento de Dios en el
fondo del alma, Murcia 2022 (dominicos.org), Sermén 1, 8, p. 41.
121 Vida 4,7.

98



Modos y ambitos de oracion

23. EL DESPRENDIMIENTO

El joven rico y el desprendimiento

A medida que vamos ejercitindonos en la oracién y teniendo
una relacion cada vez mas intima con Dios, vamos descubriendo obs-
taculos que nos impiden continuar nuestro camino espiritual. Se trata
de todos esos pensamientos y sentimientos negativos que nos alejan
de Dios. Por ejemplo, resulta muy complicado abrir nuestro corazén
si éste esta lleno de rencor hacia alguien, pues ese rencor estara con-
tinuamente interfiriendo entre nosotros y Dios.

Ademéds, poco a poco vamos descubriendo que ciertas ideas,
sentimientos, costumbres y objetos a los que nosotros damos mucho
valor, se interponen en nuestro camino espiritual. Y tenemos que op-
tar entre desprendernos de eso o quedarnos atascados espiritual-
mente.

En esa tesitura se encontr6 el joven rico de los Evangelios. Nos
cuenta san Mateo que este joven era una buena persona que deseaba
avanzar en su camino hacia Dios. Por ello se acerco a Jestis para pre-
guntar qué debia hacer. Jests le indic6é primero lo mas bésico: tener
un comportamiento coherente con su amor a Dios. Eso ya lo tenia el
joven, pues cumplia los Mandamientos. Entonces, ya que él deseaba
estar ain mas cerca de Dios, Jesus le invité a desprenderse de todo lo
que él valoraba: su familia, sus amigos, su casa, sus posesiones y su
trabajo. Pues sélo asi podria unirse plenamente a su Amado. Pero a
este joven eso le parecié demasiado y opt6 por conservar lo que valo-
raba. Y, asi, renuncié a estar intimamente unido a Cristo!22.

En efecto, el camino de la oracién nos conduce hacia la tesitura
de tener que renunciar a aquello que mas valoramos y mas nos da
seguridad, porque sélo asi podremos ponernos realmente en manos
de Dios. No es posible unirnos plenamente a El, si al introducirnos en
nuestro corazén nos apoyamos en nuestros titulos, nuestros cargos o
en nuestras posesiones. Mientras valoremos a algo mas que a Dios y
pongamos nuestra seguridad en ello, no podremos llegar a la unién

122 Ct. Mt 19,16-20.

99



Como estar en contacto con Dios

con Dios. Ciertamente, es algo muy duro. Por eso son pocos los que
llegan a la perfeccion espiritual.

Santa Teresa de Lisieux si lo consigui6. Con gran humildad y
sencillez, desarroll6 la espiritualidad de «las manos vacias»: presen-
tandose ante Dios sin nada, para que El lo fuese todo en ella. Asi se lo
dice en sus Ultimas conversaciones a la Madre Inés de Jests:

«Aunque yo hubiese realizado todas las obras de san Pablo, se-
guiria creyéndome un siervo inatil'?3; y eso es precisamente lo
que constituye mi alegria, pues, al no tener nada, lo recibiré
todo de Dios»124.

Bueno, pues este camino de renuncia es el camino de la Cruz. A
medida que nos vamos desprendiendo de seguridades, nuestro «yo»
va muriendo y va siendo reemplazado por Cristo. Sabemos que ha
habido personas que han logrado desprenderse de todo. Un buen
ejemplo es san Pablo. Asi se lo dijo a los cristianos de la comunidad
de Galacia:

«He quedado crucificado con Cristo, y ya no vivo yo, sino que es Cristo
quien vive en mi»12.

Recordemos el absoluto desprendimiento de algunas discipulas
que lo dejaron todo —incluida su reputacién— para seguir a Jests.
Ellas, a diferencia de los discipulos varones, no podian regresar a la
casa de su familia. Muy probablemente, ese abandono total, ponién-
dose tinicamente en manos de su Amado, hizo que El se apareciera
primero a ellas resucitado'?, pidiéndole a santa Maria Magdalena
que anunciase la Buena Noticia a los apdstoles!?”.

Los Evangelios también nos animan a desprendernos de nues-
tras preocupaciones. Si bien es bueno ocuparse de nuestras responsa-
bilidades, espiritualmente, no es bueno preocuparse de ellas. El Dic-
cionario de la Lengua Espariola define «preocuparse» como ocuparse an-
ticipadamente de algo. Eso llena nuestra cabeza de distracciones. Asi le

123 Cf. Lc 17,10.

124 (Tltimas conversaciones, Cuaderno amarillo, junio, 23.6.
125 Gal 2,20.

126 Cf. Mc 16,1-8.

127 Cf. Jn 20,17-18.

100



Modos y ambitos de oracion

pas6 a Marta cuando Jesus visit6 el hogar de Betania. Mientras Maria,
la contemplativa, estaba ocupada escuchdndole, Marta estaba ago-
biada preparandolo todo. Entonces ella se quejé de que Maria no la
ayudase. Y Jests le dijo:

«Marta, Marta, tii te inquietas y te preocupas por muchas cosas. En
realidad, una sola es necesaria. Maria escogio la parte mejor, que no le
serd quitada»128.

Recordemos ese pasaje en el que Jests anima a la gente a que
contemple la naturaleza y vea como las aves del cielo y los lirios del
campo, sin preocuparse por nada, tienen lo necesario para vestirse y
comer porque Dios se ocupa de ellos. Pues bien, este pasaje concluye
con estos tres dichos sapienciales que hablan del desprendimiento:

«Buscad primero el Reino de Dios y su justicia, y todas esas cosas se
o0s dardn por anadidura.

Asi que no os preocupéis del mariana: el manana se preocupard de si
mismo.

Cada dia tiene bastante con su propio afin»12.

Ciertamente, el desprendimiento estd muy presente en la Igle-
sia. Los tres votos de la vida religiosa consisten en desprenderse de
los afectos, deseos y propiedades que se interponen en el seguimiento
de Cristo. En efecto, cuando los primeros monjes se adentraron en el
desierto, no sé6lo se desprendieron de su familia, su casa, su trabajo,
sus posesiones y sus amigos; después, una vez que ya estuvieron en
su celda, tuvieron que ir transformandose interiormente a imagen de
Cristo, y eso fue lo més duro.

Pensemos también en la pobreza radical con la que san Fran-
cisco de Asis alcanz6 la santa sabiduria y las cinco llagas. Un siglo
mas tarde, los misticos renanos (el Maestro Eckhart, fray Juan Taulero
y el beato Enrique Susén) predicaron el «desasimiento», que consiste
en desasirse o soltarse de todo, para que sea Dios el tinico que nos
sostenga. Afirmaban que, en la medida en que vaciamos nuestro co-
razon, ese vacio es llenado por Dios.

128 1,c10,41-42.
129 Mt 6,33-34.

101



Como estar en contacto con Dios

Y san Ignacio de Loyola, en el Principio y Fundamento de sus
Ejercicios Espirituales, nos anima a ser libres para amar y servir a Dios
y a las personas. Es la «indiferencia ignaciana», que san Ignacio ex-
pone asi:

«Por lo cual es menester hacernos indiferentes a todas las cosas
criadas, en todo lo que es concedido a la libertad de nuestro li-
bre albedrio y no le esta prohibido; en tal manera, que no que-
ramos de nuestra parte mas salud que enfermedad, riqueza que
pobreza, honor que deshonor, vida larga que corta, y por consi-
guiente en todo lo demas; solamente deseando y eligiendo lo
que més nos conduce para el fin que somos criados»13.

Asi es, de un modo u otro, el desprendimiento estd muy pre-
sente en la espiritualidad cristiana, porque es fundamental. El des-
prendimiento interior més radical ha sido el expuesto por Dionisio
Areopagita (ca. 480-ca. 530). En su obra Teologia Mistica —que es muy
cortita, sélo tiene unas diez paginas—, este autor nos anima a que,
cuando ya tengamos mucha experiencia espiritual, nos desprenda-
mos incluso de los conceptos que tenemos de Dios. Pues, cuando uno
se une a El, descubre que no es bello, ni bueno, ni poderoso, ni sabio,
sino que es infinitamente mas que todo eso. Es tal su infinitud, que
uno no puede conceptualizarlo. Solo puede hacer una cosa: amarlo.

Y ese inmenso e inabarcable amor que sentimos cuando esta-
mos unidos interiormente a Dios, nos proporciona la auténtica felici-
dad. Esa felicidad que no se pierde aunque tengamos problemas, su-
frimientos o frustraciones en la vida. Pues es una felicidad que brota
de la fuente de «agua viva», es decir, del mismo Dios.

El joven rico, en cambio, prefirié no desprenderse de sus segu-
ridades, por eso se fue triste.

130 EE [23].

102



Modos y ambitos de oracion

24. LA ORACION CONTINUA

La oracidon continua de santa Catalina de Siena

Es muy conocida la recomendacién que san Pablo hace a los
cristianos de la comunidad de Tesalonica: «Orad constantemente»131,
Pero en nosotros surge esta pregunta: ;jes posible realmente orar sin
interrupcion? Santo Tomas de Aquino analiza esta cuestion en la
Suma Teoldgica y no s6lo contesta afirmativamente, sino que, ademas,
nos habla de tres modos para conseguirlo. Dice asi:

«Uno ora continuamente, o por la continuidad de su deseo [de
orar] [...]; o porque no omite la oracion en los tiempos sehala-
dos; o por el efecto conseguido: ya en si mismo, que después de
orar se siente mas devoto, ya en otras personas, cuando con sus
beneficios las mueve a rogar por él, aun en aquel tiempo en que
él deja de orar»132.

Es decir, si bien el ser humano es fisicamente incapaz de estar
rezando sin parar, pues, entre otras cosas, es necesario dormir, si es
posible estar unido continuamente a Dios, porque nuestro corazén
puede desear continuamente estar con El, como la amada desea estar
siempre con su Esposo.

También podemos considerar que oramos continuamente si re-
zamos libre y animosamente las Horas del Oficio Divino que marcan
las costumbres de nuestra comunidad o cuando oramos regularmente
a lo largo del dia segtin nos permiten las circunstancias en que vivi-
mos. Aqui la clave estéd en orar por el gusto de estar con Dios y no por
cumplir una obligacion.

Asimismo, santo Tomas nos dice que, tras acabar de rezar, nues-
tro corazoén sigue orando cuando experimenta el poso de devocion
que el rezo ha dejado en él. Y si hemos rezado por otras personas,
entonces nuestra oracion sigue activa en la medida en que esas per-
sonas rezan por nosotros.

131 1Tes 5,17.
132 STh II-11, 83, 14, ad. 4.

103



Como estar en contacto con Dios

Apoyandose en santo Tomas, santa Catalina anima en sus car-
tas a orar continuamente. En concreto, escribiendo a unos novicios,
les dice en su Carta 203:

«Por eso, vuestra oracion ha de ser humilde, fiel y continua, o
sea, con deseo continuado y santo. Y con este deseo debéis rea-
lizar todas vuestras actividades materiales y espirituales. Ac-
tuando asi, habrd en vuestro corazén oraciéon continua, porque
vuestro verdadero y santo deseo de Dios os hara orar ante El.
Y, de este modo, la oracién continua hara que os deleitéis en los
padecimientos y que abracéis la humillacion. Y también, gracias
a ella, os complacerd el sacrificio ordenado por vuestro supe-
rior».

En definitiva, podemos decir que la oracién continua es una ac-
titud, no una accién. El orante desea estar siempre unido a Dios, ex-
perimenta la devociéon que siente por El, es consciente del bien que
realiza su oracion en otras personas y se enriquece espiritualmente
cuando otros rezan por él. Esa actitud es la que le hace orar continua-
mente.

San Pablo es un vivo ejemplo de que es posible hacerlo. Su in-
tima relacion con Dios le movi6 a predicar el Evangelio en los lugares
mas peligrosos e inhéspitos, y a fundar numerosas comunidades. In-
cluso cuando estaba en la carcel, después de haber sido azotado, de
su boca salian rezos y alabanzas hacia Dios, tal y como san Lucas nos
cuenta que paso en Filipos: «Hacia la media noche, Pablo y Silas estaban
en oracion cantando himnos a Dios; los presos les escuchaban»133. Esto es
propio de alguien que tiene actitud orante.

Para tener esta actitud, es necesario que cuidemos el lugar
donde vivimos, las personas con las que estamos, lo que vemos en la
television y en la computadora, y las actividades que realizamos. Pre-
cisamente, la vida religiosa fue fundada por el Espiritu Santo para
eso. En la segunda mitad del siglo III hubo unos cristianos en Egipto
que, buscando un ambiente propicio para estar unidos continua-
mente a Dios, lo dejaron todo y, movidos por el Espiritu Santo, se in-
ternaron en el desierto.

133 Hch 16,25.

104



Modos y ambitos de oracion

Obviamente, los laicos también pueden vivir con una actitud
orante, pero deben preocuparse por cuidar el ambiente en el que vi-
ven. De hecho, hay familias cristianas realmente ejemplares, que oran
juntos todos los dias, estdn integrados en una comunidad parroquial
colaborando en diversas actividades, acuden juntos a la Eucaristia y
saben guardar dentro de su casa una cierta «clausura» que les protege
del mal y el caos del mundo.

Ciertamente, la clausura es muy importante para la oracién. No
en vano las comunidades contemplativas, es decir, los religiosos cuya
principal labor es la oracién, viven protegidos por una estricta clau-
sura que les protege de las interferencias y el desorden del mundo, y
les permite regular su vida siguiendo la Liturgia de las Horas, esto es,
el Oficio Divino. Asi, todo en su vida les invita a tener una actitud
orante. Ya estén recogiendo coles en el huerto, barriendo la iglesia u
ordenando la biblioteca, su corazon esta devotamente unido a Dios.

Santa Catalina recomendaba a todos que orasen continuamente
porque ella misma lo hacia. Su continuo deseo de estar junto a su
Amado y de obrar en coherencia con ello, le movia a afrontar los retos
de la vida con una actitud orante.

105



Como estar en contacto con Dios

106



Modos y ambitos de oracion

25. LA ACTITUD CONTEMPLATIVA

Zaqueo, el contemplativo

A las personas que viven con una actitud orante, la Iglesia las
llama contemplativas. Se trata de un término algo ambiguo al que a
veces se le rodea con un halo de misterio. Como si las personas con-
templativas fuesen de otro mundo. Mas bien es todo lo contrario. Sélo
encuentran a Dios los que viven en el mundo real. Porque El no es un
ser imaginario, sino Alguien muy real.

Al comienzo del capitulo 19 san Lucas nos habla de Zaqueo. Se
trata del jefe de los recaudadores de impuestos en Jeric6. Recordemos
que Levi (0 Mateo) también era recaudador de impuestos, en Cafar-
naam, pero él era un simple empleado’34. Zaqueo, sin embargo, era la
maéxima autoridad que controlaba ese espinoso asunto de recaudar
dinero de los judios para financiar al Imperio Romano, queddndose
con una parte sustanciosa de lo recaudado. Todo eso era un gran pe-
cado segtin la Ley Mosaica, la Tora. Curiosamente, san Lucas describe
la escena de Zaqueo de tal manera que consigue mostrarnos el para-
digma del buen contemplativo. Vedmoslo:

- Para empezar, Zaqueo sabe que no es perfecto. Es mas, es muy cons-
ciente de que es un gran pecador. Esa es la primera cualidad de todo
buen contemplativo: saber que es imperfecto. Zaqueo necesitaba cam-
biar, necesitaba convertirse.

- Por eso, cuando se enteré de que Jesus iba a visitar su ciudad, se
puso a buscarle, deseando que El le liberara del pecado. Aqui tene-
mos otra cualidad del auténtico contemplativo: es un buscador de
Dios.

- Pero habia mucha gente que también queria estar junto a Jests y
Zaqueo era muy bajito: por eso se subié a un arbol. Esta accion es
fundamental. Por una parte, hay que reconocer que subir a un arbol
no es facil, pues requiere un gran esfuerzo fisico que Zaqueo supo
afrontar. Asi es, la contemplacién requiere, ante todo, ascesis. El buen

134 Cf. Lc 5,27-28.

107



Como estar en contacto con Dios

contemplativo ha de poner todo de su parte para poder encontrar a
Dios.

- Ademas, «subir al arbol» supone otra prueba mucho mas costosa.
Ahora no es facil distinguir a un rico por la calle, pues todos vestimos
maés o menos de un modo similar. Antes no. Los ricos como Zaqueo
vestian unas costosas y llamativas tanicas que les hacian facilmente
identificables. Por eso, podemos imaginar a la gente sefialar a ese rico
que, como un nino, se habia subido a un arbol. De ese modo, Zaqueo
se convirtié en el hazmerreir de las personas que se agolpaban para
ver a Jestus. Pero soport6 la humillacién, no se bajé del arbol y siguid
buscando.

En efecto, el buen contemplativo se sube a lo alto para buscar a
Dios. S6lo asi tiene una buena perspectiva. Pero no se sube al pedestal
de su soberbia, mostrando que es el mejor, sino todo lo contrario:
trepa al arbol de la humildad. Pues s6lo quien se humilla encuentra a
Dios. La humildad es la perspectiva mas apropiada para contemplar
a Dios.

El «arbol de la humildad» es el arbol de la Cruz. Jestis dio su
vida por todos nosotros padeciendo la muerte mas humillante que
jamas ha habido. Estando publicamente clavado en la Cruz, a la vista
de todos, con el cuerpo desnudo, sucio y sangriento, Jestis soporto las
burlas de muchos que se pasaron a ver como moria. Por eso es tan
importante para el contemplativo subir al «arbol de la humildad». En
él muere su «yo» y su corazon se identifica con Aquel a quien busca.

- Y ocurri6 algo muy curioso: cuando Zaqueo vio a Jesus, no dijo
nada, permaneci6 en silencio. Fue un momento de pura contempla-
cion en el que sobraban las palabras, porque hablaba el silencio amo-
roso del corazén. Es el «coloquio del silencio» del que habla san Fran-
cisco de Sales (1567-1622) en su Tratado del amor de Dios:

«El principal ejercicio de la teologia mistica consiste en hablar
con Dios y en oirle hasta en el fondo del corazén; como este ha-
blar se realiza por muy secretas aspiraciones e inspiraciones, lo
llamamos “coloquio del silencio”; los ojos hablan a los ojos, el

108



Modos y ambitos de oracion

corazon habla al corazén; nadie entiende nada, salvo los aman-
tes que estan hablando»1%.

Este es el silencio de muchos monasterios que parecen no hacer
ni decir nada, porque sus habitantes no curan enfermos, ni educan a
nifios, ni atienden a ancianos. Sin embargo, con su amorosa y silen-
ciosa oracién sostienen al mundo.

- Efectivamente, Jests sintio la silenciosa presencia de Zaqueo. A pe-
sar de toda la gente que se agolpaba y le gritaba, Jests sélo se fijé en
él, que en silencio le contemplaba subido a un arbol. Ciertamente, Je-
sus tiene querencia por los contemplativos. Recordemos la escena del
hogar de Betania, cuando Jests prefiri6 estar junto a la contemplativa
Maria y la defendi6 ante su hermana Marta’%.

- Y Zaqueo se llen6 de alegria. Asi es, cuando un contemplativo per-
cibe la presencia de Dios en su vida, su primera reaccion es la de ale-
grarse. Es la felicidad de la mujer que ve llegar a su esposo tras un
largo viaje; o la de la nifia cuando ve que su madre le estd esperando
a la salida del colegio. Es una felicidad plena, profunda y pura.

- Una vez que Jesus entabla contacto con Zaqueo, hace algo maravi-
lloso: se hospeda en su casa. En el antiguo mundo judio, hospedarse
en casa de otra persona era un acto muy cercano y fraterno. Efectiva-
mente, el contemplativo recibe la visita de Dios en su casa, es decir,
en su corazon. Y ahi, en la mas escondida intimidad, Dios abraza ca-
riflosamente al contemplativo.

- Pero aqui no acaba esta historia. Queda lo mas importante: Zaqueo
se convierte y decide reparar todo el mal que ha hecho. Porque el final
del camino espiritual cristiano no es la unién con Dios, sino sacrifi-
carse caritativamente por el bien comun. El verdadero contemplativo
es una persona que comparte con los demds el amor que recibe de
Dios en su corazén. Y lo hace con obras buenas.

Asi acaba este pasaje del contemplativo Zaqueo: Jests trans-
forma su vida, Jesus le salva.

135 Tratado del amor de Dios, lib. VI, cap. 1.
136 Cf. Lc 10,38-42.

109



Como estar en contacto con Dios

110



Modos y ambitos de oracion

CONCLUSION

Todos los creyentes estamos llamados a orar

Hemos llegado al final de este camino que nos ha llevado por
diferentes modos y aspectos de la oracion. Cada lector, segin su
forma de ser, se habra sentido mas identificado con unos capitulos
que con otros. Eso es normal, porque, como ya hemos comentado, to-
dos somos diferentes, vivimos en circunstancias diferentes y Dios se
relaciona con nosotros de forma diferente.

Aunque hemos intentado no omitir ningtin elemento impor-
tante de la oracion, habra lectores que echaran en falta algo que ellos
consideren fundamental. Eso es inevitable. Al comienzo del libro de-
ciamos que hay infinitos modos de orar. Eso hace que sea imposible
hablar de todo lo referente a la oracion.

Lo importante es que el lector haya descubierto uno o varios
modos de orar que encajen con su forma de ser y sus circunstancias
vitales. Ahora le toca a él desarrollarlos a su manera, adaptdndolos a
sus cualidades personales, siempre buscando mejorar su relacién con
Dios y actuar por el bien comtn, y no por su propio beneficio perso-
nal.

Hemos comentado varias veces que un camino espiritual es
realmente cristiano si nos conduce a sacrificarnos por el bien comun.
Ese es el camino de la Cruz. Si caemos en la tentacion de hacer oraciéon
para nuestro propio beneficio, ya sea pidiendo cosas a Dios capricho-
samente o buscando tener una grata experiencia de consolacion espi-
ritual, pero olviddndonos de los demads, entonces no estaremos
orando, sino realizando un ejercicio mental o psicolégico. En conse-
cuencia, Dios se apartard de nosotros y caeremos en una crisis espiri-
tual.

Es bueno tener consolaciones interiores y profundas experien-
cias misticas, pues son regalos que Dios nos da gratuitamente cuando
El quiere. Pero ese no es el objetivo de la oracién, sino convertirnos
en personas realmente caritativas, es decir, en buenos cristianos.

111



Como estar en contacto con Dios

Muchas veces nos tocara orar sumidos en una crisis espiritual,
no sintiendo nada en nuestro interior, como si Dios no existiese. Esto
puede ocurrir por muchos motivos. En ocasiones puede deberse a que
nosotros, a veces sin darnos cuenta, nos hemos separado de Dios.
Otras veces es porque El quiere ponernos a prueba para que madure-
mos.

En sus obras Subida del Monte Carmelo y Noche oscura, san Juan
de la Cruz hablé muy bien de las crisis por las que podemos pasar a
medida que vamos madurando interiormente, hacia la unién mistica
con Dios. Describi6 varios tipos. Pero, en todo caso, cuando uno se
haya en esta situacion, es importante seguir orando y hacer un gran
esfuerzo para no desviarse del buen camino, pues cuando uno esta
sumido en una crisis espiritual, es muy vulnerable y puede caer facil-
mente en las tentaciones.

A lo largo de este libro hemos visto como el Espiritu Santo nos
llama a cada uno de nosotros a seguir un determinado camino de ora-
cion. Y nosotros debemos ser ddciles a su voluntad. Para descubrir
cudl es ese camino, es importante apoyarnos en nuestra experiencia
personal, siendo coherentes con el Evangelio y muy sinceros con no-
sotros mismos. A algunas personas les es de gran ayuda contar con
un buen acompafante espiritual. Podemos encontrar personas que
realicen esta labor en las parroquias y en los conventos y monasterios.
Hay laicas y también laicos que estan bien formados en esta materia.

Jests fue el acompafante espiritual de sus discipulos. Recorde-
mos cOmo en una ocasion ensalzé a san Pedro porque habia dicho
algo que venia del Padre!®. En cambio, justo después, Jests le tuvo
que corregir porque pensaba movido por el demonio®8. Y asi, poco a
poco, Jests fue ayudando a sus discipulos a encontrar su camino es-
piritual.

Pero no es estrictamente necesario tener un acompafante. Por
ejemplo, de santo Domingo de Guzmén nos cuentan que su «acom-
pafiante espiritual» fueron las Colaciones de Juan Casiano (360-435),
las cuales estudié y medit6 siendo canénigo regular en El Burgo de
Osma. Las Colaciones han sido un manual de espiritualidad de

137 Ct. Mt 16,17.
138 Cf. Mt 16,23.

112



Modos y ambitos de oracion

referencia en la Iglesia durante muchos siglos. Ademas de éste, hay
otros buenos libros de espiritualidad que nos pueden ayudar a orar y
a unirnos a Dios. El mejor, obviamente, es la Biblia, sobre todo los
Evangelios.

En resumen, en este pequefio libro hemos visto como la oracion
nos ayuda a unirnos a Dios de muy diferentes formas y en muy di-
versas circunstancias. Pero, ademads, también sabemos que orar nos
ayuda a ser mejores personas. Asi es, cuando vivimos con una actitud
orante, como personas contemplativas, la oracién configura nuestro
corazon para ser intimamente felices en este mundo y, asimismo,
marca nuestro camino hacia la vida eterna.

113



Como estar en contacto con Dios

114



Modos y ambitos de oracion

BIBLIOGRAFIA CITADA

AGUSTIN DE HIPONA, Confesiones, Ciudad Nueva, Madrid 2003.

———, Regla de san Agustin, en ORDEN DE PREDICADORES, Libro de las Cons-
tituciones y Ordenaciones de la Orden de Predicadores, OPE, Madrid
1985, pp. 23-37.

AMBROSIO DE MILAN, Los seis dias de la creacion, Ciudad Nueva, Madrid
2011.

ANONIMO, El peregrino ruso, Editorial de Espiritualidad, Madrid
199911,

———, Los nueve modos de orar de Santo Domingo, San Esteban, Salamanca
1994.

ATANASIO, Vida de Antonio, Ciudad Nueva, Madrid 1995.

BASILE DE CESAREE, Homélies sur I'Hexaéméron (Sources Chrétiennes
26), Cerf, Paris 1949.

BENITO DE NURSIA, Regla de san Benito, BAC, Madrid 20003.
Juan CASIANO, Colaciones, 2 vols., Rialp, Madrid 1957.

CATALINA DE SIENA, Cartas 73, 154 y 203, en Transforma tu corazon. Car-

tas espirituales de santa Catalina de Siena, San Esteban, Salamanca
2019, pp. 166-170, 86-94 y 71-76.

EVAGRIO PONTICO, Sobre la oracion, en Obras espirituales, Ciudad
Nueva, Madrid 1995, pp. 231-275.

FRANCISCO DE Asis, Cintico de las criaturas, en Escritos. Biografias. Docu-
mentos de la época, BAC, Madrid 1978, pp. 49-50.

FRANCISCO DE OSUNA, Tercer abecedario espiritual, 3 vols., Palabra, Ma-
drid 1980.

FRANCISCO DE SALES, Tratado de amor de Dios, BAC, Madrid 1995

GREGORIO MAGNO, Moralia in Job, 3 vols., Brepols, Paris 1982 y 1985
(Corpus Christianorum, Serie Latina, 140, 140a, 143).

115



Como estar en contacto con Dios

HERMANO RAFAEL (Arnaiz Barén), Obras completas, Monte Carmelo-
Monasterio de San Isidro de Duenas, Burgos-Palencia 1988.

IGNACIO DE LOYOLA, Ejercicios Espirituales, Sal Terrae, Maliafio 19854.

JACOBO DE VORAGINE, La leyenda dorada, 2 vols., Alianza Editorial, Ma-
drid 1982.

JUAN DE LA CRUZ, Noche oscura, en Obras completas, BAC, Madrid,
20022, 483-585.

, Subida al Monte Carmelo, en Obras completas, BAC, Madrid, 20022,
241-482.

Luis DE GRANADA, Doctrina espiritual, en Obras completas, Tomo XIV,
FUE, Madrid 1997.

———, Introduccion del simbolo de la fe I, en Obras completas, Tomo XI, FUE,
Madrid 1996.

PSEUDO DIONISIO AREOPAGITA, Teologia Mistica, en Obras completas,
BAC, Madrid 1990, pp. 371-380.

Juan TAULERO, Sermones. El abandono interior y el nacimiento de Dios en
el fondo del alma, Murcia 2022 (www.dominicos.org).

TERESA DE JESUS, Camino de perfeccion (Céddice de El Escorial), en Obras
completas, BAC, Madrid 2003°, pp. 236-419

———, Libro de la Vida, en Obras completas, BAC, Madrid 2003°, pp. 33-
232.

———, Moradas del castillo interior, en Obras completas, BAC, Madrid
20039, pp. 470-583.

TERESA DE LISIEUX, Historia de un alma, Monte Carmelo, Burgos 2000.

———, Ultimas conversaciones, en Obras completas, Monte Carmelo, Bur-
gos 1989, pp. 843-1045.

TOMAS DE AQUINO, Suma de Teologia, 5 vols., BAC, Madrid 1988-1994.

TOMAS DE KEMPIS, Imitacion de Cristo, Edibesa, Madrid 20022.

116






A veces empleamos el verbo «orar» como si se tratase de una acciéon
concreta y determinada. Sin embargo, es todo lo contrario. Pocos ver-
bos hay mas flexibles que éste, porque podemos orar de muy diversos
modos, dependiendo de las circunstancias en las que vivamos, de
nuestras cualidades y, claro estd, de la voluntad de Dios, que es nues-
tro interlocutor. Por eso, cuando una persona afirma que no se le da
bien orar, nosotros podemos preguntarnos: ;conocerd esta persona el
modo de orar que mejor se adapta a ella? De esto trata este pequefio
libro: nos ofrece diversos modos de relacionarnos con Dios, para que
podamos encontrar el mas adecuado para nosotros.



